### В В ЧНЫЕ СПУТНИКИ

д. МЕРЕЖКОВСКАГО

Per Aus ...

# МАРКЪ АВРЕЛІЙ ПЛИНІЙ МЛАДШІЙ

3-е издание

С.-ПЕТЕРБУРГЪ ИЗДАНІЕ М. В. ПИРОЖКОВА 1907

#### Того же автора:

Впиные спутники. Акрополь. — "Дафнисъ и Хлоя". Изд. 3-е. 1907 г. 40 к.

Ибсенъ. Изд. 3-е. 1907 г. 30 к.

Пушкинъ. Изд. 3-е. 1906 г. 40 к.

Смерть боговъ (Юліанъ Отступникъ). Первая часть трилогіи "Христосъ и Антихристъ". Изд. 3-е. 1906 г. 2 р.

**Воскресшіе боги** (Леонардо да-Винчи). Вторая часть трилогіи. Изд. 3-е. 1907 г. **3** р. **50** к.

Антихристъ (Петръ и Алексвй). Третья часть трилогіи. Изд. 2-е. 1907 г. **3** р.

Трилогія "Христост и Антихристь". Первое дешевое изданіе всёхь трехь частей: 1) Смерть боговъ. Спб. 1906 г. 1 р. 25 к.—2) Воскресшіе боги. Спб. 1906 г. 2 р. 50 к.—3) Антихристь. Спб. 1906 г. 2 р.

Л. Толстой и Достоевскій. Т. І. Жизнь и творчество. 3-е изд. 1903 г. 2 р. — Т. ІІ. Религія. 2-е изд. 1903 г. 3 р.

Грядущій Хамъ. І. Грядущій Хамъ. — Чеховъ и Горькій. Спб. 1906 г. Ір.

Дасбиист и Хлоя. Древне-греческая повъсть Лонгуса о любви пастушка и пастушки на островъ Лезбосъ. 2-е изд. 1904 г. I р. 25 к.

**Любовь сильные смерти.** Итальянскія новеллы XV в. 2-е изд. 1904 г. і р. **25** к.

Пророкъ русской революціи. Къ юбилею Достоевскаго. Спб. 1906 г. 1 р. 25 к.

Трагедін Эсхила, Софокла, Эврипида. Переводъ съ греческаго, въ стихахъ.

### В В ЧНЫЕ СПУТНИКИ

Д. МЕРЕЖКОВСКАГО

# МАРКЪ АВРЕЛІЙ \*\* ПЛИНІЙ МЛАДШІЙ

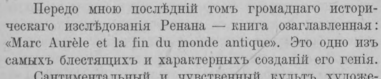
3-е изданіе

С.-ПЕТЕРБУРГЪ ИЗДАНІЕ М. В. ПИРОЖКОВА 1907



Акц. Общ. Типогр. Діла въ СПб. (Герольдъ) Вознесенскій пр. 8.

## марқъ аврелій



Сантиментальный и чувственный культь художественнаго католицизма, несмотря на отречение отъ него Ренана, оставиль въ немъ неизгладимые слъды. Эпохи мистическаго созерцанія ему бол'є симпатичны и доступны, чъмъ эпохи сильнаго религіознаго творчества и борьбы. Темпераментъ писателя лучше всего узнается по стилю. Въ этомъ отношении Ренанъ — полная противоположность Тэну. Языкъ Тэна стремится къ чрезмърному изобилію образовъ, къ роскоши и силъ. Онъ не чуждъ пестроты, гиперболъ и преувеличеній. Тэнъ подражаетъ колориту Рубенса, котораго онъ любитъ. Таковъ характеръ его творчества. Тэнъ по преимуществу описываеть эпохи крайняго напряженія воли, сосредоточеннаго драматизма и дъйствія — революцію, Возрождение съ его великими характерами и борьбою страстей. Онъ любить изображать темпераменты цёльные, съ избыткомъ жизненной силы и воли, какъ Свифтъ, Рубенсъ, Бетховенъ, Наполеонъ.

Стиль Ренана прежде всего удивляетъ простотою. Онъ напоминаетъ древнихъ благороднымъ изяществомъ,



1/1)

чуждымъ всёхъ украшеній. Въ концё концовъ сила въ языкъ Тэна переходитъ въ напряжение, а напряжение утомляеть и дълается однообразнымь: если долго всматриваешься въ образы Тэна, яркость начинаетъ казаться пестротою, и этоть слишкомъ красивый языкъ, уснащенный романтическими контрастами и образами, можеть наконець пресытить читателя, какъ слишкомъ пряное блюдо. Ренанъ никогда не пресыщаетъ. Въ его легкомъ классически-прозрачномъ стилъ есть спокойная грація. Безъ толчковъ, безъ сотрясеній, онъ подымаетъ насъ незамътными переходами, какъ будто по волнообразнымъ холмамъ, на недостижимую высоту, съ которой обрывистыя вершины романтическаго вдохновенія кажутся небольшими возвышенностями. Мы понимаемъ, что въ писателъ спокойствіе столь-же драгоцънно, какъ сила: великая тишина — такой же признакъ генія, какъ и великое волнение. Ренанъ пересталъ быть священникомъ, но онъ остался pontifex maximus Невъдомаго Бога. Если онъ и снялъ рясу, то все-таки считаетъ неприличными слишкомъ ръзкія и быстрыя движенія: по его тихой, торжественной манер'в вы можете узнать человъка, привыкшаго священнодъйствовать. Иногда въ этомъ спокойномъ, глубокомъ стилъ современнаго парижскаго скептика слышатся далекіе отголоски органа, тихіе церковные нап'явы, залет'явшіе откуда-то изъ-подъ сводовъ католическаго собора.

Темпераментъ Ренана прежде всего аристократическій. Вотъ что препятствуетъ ему проникнуть въ психологію массовыхъ движеній: Ренанъ безсознательно боится толпы, и тѣмъ болѣе взволнованной, фанатической толпы; какъ бы онъ ни изучалъ ее, она останется ему навѣки чуждой. Онъ не терпитъ ничего рѣзкаго и порывистаго. Чрезмѣрная сила страсти кажется ему грубой и оскорбительной; онъ отворачивается отъ нея,

также какъ отъ чрезмърной силы въры, на которую, впрочемъ, смотритъ ръдко съ негодованіемъ, какъ на фанатизмъ, — чаще съ грустной снисходительной улыбкой, какъ врачь на проявление хорошо извъстной ему болъзни. Онъ не выносить слишкомъ громкихъ криковъ — ни священнаго экстаза, ни гивной толпы. ни предсмертныхъ страданій. Онъ набрасываеть на агонію своихъ мучениковъ успоконтельную дымку; они умирають у него спокойно и красиво: невольно кажется, что въ дъйствительности было страшнъе. Онъ придаетъ ихъ послъднимъ минутамъ не болъе трагизма и ужаса, чъмъ могуть вынести нервы современной свътской женщины. И къ этому побуждаетъ его не только аристократизмъ темперамента, но и то внъшнее благольніе, которое соблюдають жрецы всьхъ временъ и всёхъ върованій, даже жрецы невърія.

Эпоха, описанная въ «Маркъ Авреліи», —отъ шестидесятыхъ до восьмидесятыхъ годовъ второго въка.въ высшей степени доступна проникновенію Ренана, благодаря свойствамъ его темперамента. Это — по преимуществу эпоха философскаго созерцанія, а не народнаго творчества; аристократической мудрости, а не бурныхъ массовыхъ движеній; внутренней жизни, а не внъшняго дъйствія. Кончились пять актовъ всемірной трагедін христіанства, продолжавшейся отъ царствованія Тиверія до смерти Антонина. Подъемъ человъческаго духа, создавшій новую религію, начиналь ослабъвать; геній народовъ, утомленный творчествомъ, стремился къ отдыху. Свободныя върованія сердца люди снова записывали на скрижали догматовъ. Вмъстъ съ твмъ, трагедія дома Цезарей завершилась яснымъ въкомъ - какъ будто тихимъ закатомъ послъ бурнаго дня — въкомъ Траяна, Адріана и Антониновъ. Въ грядущемъ предстояли послёднія бури, послёдняя борьба

язычества съ христіанствомъ, античнаго міра съ варварами. Эпоха Марка Аврелія — недолгій перерывъ, глубокое затишье между двумя бурями. Бываютъ осенніе дни, когда лѣтнія грозы прошли, а позднія ненастья еще не наступили — когда въ туманномъ воздухѣ, въ мягкомъ блѣдномъ свѣтѣ солнца царитъ усталость, нѣжная грусть и успокоеніе, какъ будто примиреніе со смертью...

Такой осенній день въ исторіи — въкъ императора Марка Аврелія. Повидимому, всюду распространяются блага римской цивилизаціи — «рах Romana», и, вмѣстѣ съ нею. внѣшнее счастіе, просвѣщеніе и матеріальное довольство. Народы благодарны императору, всѣ его любять, ничто не угрожаеть внутреннему процвѣтанію государства. Люди не знають, на что жаловаться, а между тѣмъ чувствують необъяснимую, съ каждымъ днемъ возрастающую тревогу и утомленіе. Надъ этимъ культурнымъ обществомъ, завершившимъ циклъ развитія и достигшимъ зрѣлости, вѣетъ предчувствіе смерти. И мудрость великаго Цезаря сіяетъ надъ міромъ, обреченнымъ на гибель, какъ позднее солнце осени, никого не утѣшая и не радуя.

Настроеніе эпохи Марка Аврелія соотв'єтствуєть настроенію конца нашего в'єка. То же вн'єшнее благосостояніе и внутренняя тревога, тоть же скептицизмъ и жажда в'єры, та же грусть и утомленіе. Ренану стоило только оглянуться на современное общество, чтобы зачиствовать тысячи аналогій, посредствомъ которыхъ онь ум'єть придавать разсказу о далекомъ прошломъ столько жизни и художественной правды. Быть можеть, н'єть въ исторіи ничего трогательн'єе, ч'ємъ тягот'єніе другъ къ другу, безкорыстная духовная связь, соединяющая мыслителей, разд'єленныхъ в'єками. Въ самомъ д'єль, Ренанъ любить Марка Аврелія, какъ челов'єкъ

любить человъка родного ему по духу. Что же это за таинственное духовное сродство современнаго скептика съ римскимъ императоромъ второго въка?.. Вотъ съ какимъ благоговъніемъ и нъжностью говорить Ренанъ о культъ, который воздавали Марку Аврелію послъ его смерти («numen Antoninum»):

«Никогда культъ не былъ болъ законнымъ, и въ настоящее время мы его раздъляемъ. О да, мы всъ готовы скорбъть о Маркъ Авреліи, какъ будто вчера еще онъ умеръ. Вивств съ нимъ царствовала философія. Благодаря ему, міръ одно мгновеніе быль управляемъ дучшимъ и величайшимъ человъкомъ времени. Во всякомъ случав важно, что опыть быль сделанъ. Будеть ли онъ повторенъ? Воцарится ли въ свою очередь современная философія, какъ древняя? Найдеть ли она своего Марка Аврелія, окруженнаго Фронтонами и Юніями Рустиками? Правленіе челов'вческими д'влами будеть ли еще разъ принадлежать мудръйшимъ? Впрочемъ, не все ли равно? Это царство не могло бы продлиться больше одного дня, и, безъ сомнинія, еще разъ за нимъ послъдовало бы царство безумцевъ. Привыкнувъ съ улыбкой созерцать въчную смъну человъческихъ иллюзій, современная философія слишкомъ хорошо постигла законъ мимолетныхъ увлеченій толны».

Отъ послъднихъ строкъ въетъ безнадежнымъ холодомъ, который всегда таится въ душъ Ренана даже въ порывахъ любви и нъжности. Онъ чувствуетъ себя такимъ же одинокимъ въ современномъ обществъ, какъ Маркъ Аврелій въ Римъ второго въка. Неутолимая скорбь, одиночество, презръніе къ современникамъ и мистическая въра безъ догматовъ связываетъ такихъ людей, какъ Ренанъ и Маркъ Аврелій, черезъ всъ въка, культуры и религіи. Они узнаютъ другъ друга и заключаютъ союзъ.

II

Взглянувъ на древніе бюсты Антонина — на это печальное, кроткое, почти христіанское лицо, понимаешь, что народы недаромъ назвали его Pius, что въ самомъ дълъ святой императоръ быль добрымъ геніемъ человъчества. Въ семьъ Антониновъ, въ которой воспитывался Маркъ Аврелій, мудрость и доброд'втель были наслъдственными. Владычество .Нервы, Траяна. Адріана и Антонина, проникнутое философскимъ и республиканскимъ духомъ, не имъло ничего общаго ни съ грубымъ унизительнымъ деспотизмомъ востока, ни съ преувеличеннымъ ребяческимъ благоговъніемъ передъ правомъ крови, царившимъ въ средніе въка. Власть императора при Антонинахъ превратилась въ родъ гражданской великой службы — безъ риторики величія, безъ пышности. Въ этомъ домъ ненавидъли самое воспоминание о прежнихъ великолъпныхъ, развратныхъ и жестокихъ цезаряхъ. Ни блеска, ни страха, ни благоговънія, - властью спокойно обладали и равнодушно дълили ее между собою, заботясь о пользъ государства. Таинственный ореоль, окружавшій тронь, померкъ въ глазахъ цезарей скептиковъ и философовъ. Въ такой средв выросъ Маркъ Аврелій. Адріанъ замътилъ этого тихаго, печальнаго ребенка, когда ему было еще восемь лътъ, и полюбилъ его. Въ продолжении двадцати двухъ лътъ Маркъ спокойно ждалъ власти. И воть когда однажды вечеромъ Антонинъ въ своей виллъ Лоріумъ, почувствовалъ приближеніе смерти, велълъ, по обычаю, перенести въ комнату наслъдника волотую статую богини Счастія, Маркъ остался такимъ же спокойнымъ и грустнымъ, какъ прежде. Проникновеніемъ философа онъ постигъ ничтожество всѣхъ радостей и полный кроткимъ, но глубокимъ разочарованіемъ въ людяхъ и въ жизни ничего не ждалъ отъ власти.

Его юность протекла среди сельской природы; подъ наблюденіемъ Фронтона онъ занимался изученіемъ латинской риторики. Однажды философъ Юній Рустикъ далъ Марку изъ своего книгохранилища «Разговоры» Эпиктета. Эта книга сдълала его стоикомъ.

Философія требовала умершвленій плоти: она походила въ то время на суровый монастырскій уставъ. Съ двънадцати лътъ царственный отрокъ одъль грубый плащъ философа, привыкъ спать на голыхъ доскахъ и исполнять другія требованія стоическаго воздержанія. Мать должна была просить и настаивать, чтобы онъ покрыль свое жесткое ложе звъриной шкурой. Отъ этой жизни нъсколько разъ страдало его здоровье. Время енъ раздёлялъ на строго опредёленные часы работы и созерданія, какъ монахъ. Внёшностью походилъ на своихъ учителей: простая скромная одежда, небрежная прическа, истощенное тёло, глаза утомленные работой. Вопросы долга и нравственности были единственными, которые волновали и захватывали всю его душу. Но ему недоставало - какъ выражается историкъ - поцълуя феи при рожденіи, той стороны мудрости, которая учить, что нельзя сводить жизнь на воздержаніе, на стоическія «abstine et sustine», что въ мір'в есть, кром'в долга, и радость, и смёхъ, и солнечный свёть, дарованный намъ самими богами.

Отъ философскаго педантизма и сухости его спасали неизсякаемая доброта и мягкость души. Встръчая переки людей, онъ говорилъ: «таковъ перядокъ природы — такіе люди по необходимости должны такъ дъйствовать. Желать, чтобы было иначе, это все равно, что желать, чтобы фиговое дерево давало не свои плолы».

Народъ его боготворилъ, несмотря на то, что императоръ не дълалъ черни ни малъйшихъ уступокъ, никогда не искалъ ложной популярности.

Еще со времени Адріана возвышенные принципы стоической философіи начинають проникать въ римское право. Съ царствованія Антонина и Марка Аврелія кроткіе законы окончательной сломили суровый духъ древняго римскаго законодательства и превратили его въ кодексъ, который впослъдствіи могъ быть принять, какъ основание для законовъ всъхъ цивилизованныхъ

государствъ.

Завътнымъ желаніемъ императора было подное уничтоженіе кровавыхъ зрълищъ цирка, уже давно возмущавшихъ нравственное чувство дучшихъ людей эпохи. Но народъ слишкомъ любилъ эти игры. Когда Маркъ Аврелій вооружиль гладіаторовь во время войны съ германцами, произошло чуть не возстаніе. Историкъ Капитолинъ разсказываетъ, что толпа кричала: «онъ хочеть отнять наши забавы, чтобы заставить насъ философствовать!»

Но между тёмъ, какъ въ шумномъ амфитеатръ радостные крики народа привътствовали смерть гладіаторовъ, въ тишинъ кабинетовъ юрисконсульты работали надъ новыми законами, воздвигая то въковъчное зданіе римскаго права, которое впосл'єдствіи способствовало уничтоженію рабства. Близился день, когда Ульпіанъ долженъ быль написать великія слова, неизгладимыя въ памяти народовъ: «по естественному праву вев люди рождаются свободными и равными».

Тогда начинается то, что Ренанъ назвалъ «царствомъ философовъ». Маркъ Аврелій стремится къ илеалу Платона. Мудрецы окружають императора. Его бывшіе учителя дізаются министрами и государственными людьми. Въ прежнее время консульская власть была исключительной привиллегіей древнихъ аристократическихъ фамилій; теперь консулами дълаются по очереди философы — Аттикъ, Фронтонъ, Юній Рустикъ, Клавдій Северъ, Проклъ. Императоръ расточаеть имъ неслыханныя почести; привътствуя передъ народомъ, обнимаетъ, воздвигаетъ статуи, и послъ смерти приносить жертвы на ихъ могилахъ. Со всъхъ концовъ міра стекаются къ нему знаменитые мыслители. Онъ основываетъ новыя кафедры въ Аеинахъ, и, безъ двора, безъ свиты, смѣшивается еъ толпою философовъ на улицахъ Александріи. Онъ смотрить на нихъ, какъ на братьевъ, съ которыми слъдуеть дълить власть. Въ то время философія еще не успъла выродиться, какъ въ эпоху римскаго упадка, когда, по свидътельству одной мозаики временъ императора Гонорія, единственная обязанность философа заключалась въ томъ, чтобы держать зонтикъ надъ госпожей и прогуливать ея комнатную собачку. При Маркт Авреліи философія дълается почти религіознымъ культомъ. У нея свои пророки, миссіонеры, испов'ядники и казуисты. Знатныя особы держали при себъ домашняго философа. Образовалась профессія мудреца: для нея надо было обладать представительной вившностью, красивой бородой, умёньемъ съ достоинствомъ носить широкую тогу. Говорять, Румеллій Плавть имъть при своей особъ двухъ докторовъ мудрости — Церана и Музонія, — одного грека, другого этруска: ихт, обязанность состояла въ томъ, чтобы наставленіями освобождать душу вельможи отъ страха смерти. Какъ въ наши дни передъ кончиной призывають священника, такъ тогда призывали мудреца. Тразеа умираетъ, напутствуемый циникомъ Деметріемъ. Канъ Юлій шествуеть на казнь, сопровождаемый «своимъ философомъ». Такимъ образомъ, парадлельно съ христіанскою пропов'йдью, начинается настоящая языческая пропов'йдь философіи. Діонъ Хризостомъ, Теагенъ въ Рим'й превращаютъ политеизмъ въ своеобразную, почти мистическую доктрину. Максимъ Тирскій въ «Пропов'йдяхъ» уже монотеистъ — смотритъ на образы языческихъ боговъ, какъ на символы необходимые для челов'й слабости, и в'йритъ въ единаго Бога.

Философы, какъ впослъдствии іезуиты, болъе всего стремятся овладъть совъстью государей. Они въ этомъ вполнъ успъвають, дълаются неразлучными друзьями императора: мудрецъ — его comes, онъ состоить у государя какъ бы на службъ и получаеть опредъленное жалованье.

Мечта Сенеки и Платона, повидимому, исполняется: на землѣ водворилось донынѣ небывалое царство философовъ.

Маркъ Аврелій, обладая необычайной самоотверженностью и безграничной властью римскаго цезаря, преслѣдуетъ задачу счастія и справедливости на землѣ такъ рѣшительно, упорно и страстно, какъ до тѣхъ поръ еще никто не преслѣдовалъ этой цѣли. Достигъ ли онъ чего-нибудь?.. Въ томъ отвѣтѣ, который приходится дать, обнаруживается вся иронія человѣческихъ судебъ.

Варвары перешли черезъ Дунай. Движеніе началось издалека. Вся масса германцевъ и славянъ сдвинулась и заколебалась. Римскіе легіоны не выдержали этого страшнаго толчка и отступили. По всей Италіи распространилась паника. Началось великое движеніе народовъ, которое должно было окончиться смертью римской имперіи. Говорили, что со времени пуническихъ войнъ государство еще ни разу не подвергалось такой опасности. Къ войнъ присоединилась моровая язва.

Маркъ Аврелій, какъ философъ, ненавидѣлъ войну. Военные подвиги казались ему безсмысленными или преступными. Онъ пишетъ въ дневникѣ: «паукъ гордится, поймавъ муху; тотъ — поймавъ зайца; другой — сардинокъ; третій — кабановъ; четвертый — медвѣдей; пятый — сарматскихъ воиновъ. Съ точки зрѣнія принципа, всѣ — разбойники».

Понимая нелѣпость войны, онъ изъ чувства долга сдѣлался великимъ полководцемъ. Онъ защищалъ римскую цивилизацію противъ стихійной, дикой силы варваровъ. Чтобы имѣть больше денегъ для войны, императоръ продавалъ драгоцѣнную мебель изъ дворцовъ; вооружилъ гладіаторовъ, рабовъ, діогмитовъ (полицейскихъ чиновниковъ), даже разбойниковъ.

Отнынъ царственный философъ долженъ былъ проводить почти всю жизнь на берегахъ Дуная и Грана, на дикихъ унылыхъ равнинахъ Венгріи, въ полуварварскихъ городахъ Карнонтъ и Сирміумъ. Онъ испытываль безпредёльное отвращение къ войнъ и скуку, но побъждаль себя и вель эту однообразную, безконечную кампанію противъ квадовъ и маркомановъ терпъливо, медленно и успъшно. Армія его любила. Съ дикими варварами онъ обращался, какъ истинный философъ, уважая и въ нихъ человъческое достоинство. Весь день онъ проводилъ среди военныхъ упражненій въ лагеръ и только вечеромъ, когда шумъ оружія, звуки трубъ и военной команды затихали, одинокій и печальный, уходиль въ свою походную налатку, чтобы, наконецъ, успокоиться, подумать о безполезности борьбы, которую онъ ведетъ, и, засвътивъ лампаду философа, почитать любимую книгу Эпиктета или записать какую-нибудь мысль въ свой дневникъ. Въ такія грустныя, безсонныя ночи, когда уже солдаты спали, и въ лагеръ воцарялась глубокая тишина, прерываемая

только сигналами часовыхъ, императоръ, должно быть, выходилъ изъ своего шатра, смотрѣлъ задумчиво на звѣздное сѣверное небо, и ему являлась мысль, которую я нахожу въ его дневникѣ:

«Пивагорейцы предписывають подымать на зар'в наши взоры къ св'втиламъ небеснымъ, чтобы напомнить себ'в объ этихъ существахъ, стремящихся в'вчно по т'вмъ же законамъ, в'вчно по тому же пути, чтобы напомнить себ'в объ ихъ порядк'в, безупречной ясности и нагот'в, такъ какъ они являются намъ безъ покрововъ». Императоръ хот'влъ, чтобы душа его была во всемъ подобна этимъ существамъ — такою же св'втлою, просток и чуждою вс'вхъ тайнъ передъ людьми.

Ему уже минуло пятьдесять лѣть. Приближалась преждевременная старость. Онъ умертвиль въ себъ личную жизнь, всѣ желанія, и, повидимому, достигь покоя. Но судьба готовила новыя испытанія.

Авидій Кассій, умный и образованный человъкъ, когда-то любившій Марка Аврелія, быль уб'вждень, какъ римлянинъ старыхъ традицій, что греческая философія въ ділахъ правленія можетъ только повредить государству. Онъ называлъ императора «доброй, философской женщиной». Часть римскаго общества и даже народа сочувствовали ему. Философія, наконецъ, всёхъ утомила. Высокихъ цълей не понимали, а видъли, что циники, эти грубые люди - псы, какъ они сами себя называли, съ огромными палками, запущенной бородой, мъшками, въ изодранныхъ грязныхъ плащахъ, буйствують на большихъ дорогахъ и площадяхъ, считая себя въ виду покровительства императора, неотвътственными передъ закономъ. Чернь смъялась надъ знаменитыми учителями философіи: «за его длинную бороду ему платять жалованье въ десять тысячъ сестерцій; что же? надо бы платить жалованье и

козламъ!» Нищіе, бъглые рабы, лънивые ремесленники, плохіе актеры спъшили записаться въ цехъ «философовъ», находя это ремесло наиболъе выгоднымъ и легкимъ. Люди съумъли превратить и царство мудрецовъ въ глупый фарсъ. Пользуясь искреннимъ негодованіемъ, съ которымъ смотръла консервативная часть общества на этихъ проходимцевъ, считавшихъ Марка своимъ человъкомъ, Авидій Кассій поднялъ возмущеніе не противъ Марка Аврелія императора, а противъ Марка Аврелія философа.

Такимъ образомъ доброта и мудрость государя повредили ему больше всего. Какъ истинный римлянинъ, онъ питалъ инстинктивное отвращение къ восточнымъ религіознымъ суевъріямъ. Къ нимъ онъ причислялъ и христіанство. Его пугалъ этотъ непонятный и непобъдимый мистицизмъ, отрицавшій весь государственный строй Рима. Императоръ разръшилъ чиновникамъ преслъдовать христіанъ, какъ членовъ преступной ассоціаціи, какъ мятежниковъ. Кровь невинныхъ была пролита съ разръшенія самаго кроткаго изъ людей. Единственный разъ, когда онъ принудилъ себя быть суровымъ, суровость повредила ему столько же, какъ доброта.

И въ личной жизни, какъ во всемъ, императоръ былъ мученикомъ. Жена его не понимала. Быть можетъ, Фаустина любила мужа въ то время, когда они еще жили во дворцѣ Лоріумъ или въ затишьи лѣсовъ виллы Ланувіумъ на послѣднихъ отрогахъ Альбанскихъ горъ. Но любовь прошла, и философія наскучила молодой красивой женщинѣ. Выдержки изъ Эпиктета возбуждали въ ней тоску; спокойствіе и кротость мужа раздражали ее, казались оскорбительными. Распространилась клевета, которая повторялась даже со сцены актерами, но, вѣроятно, не имѣла основанія: говорили,

что императрица въ преступной связи съ приближеннымъ ея мужа, Луціемъ Веромъ. Императоръ не обращаль вниманія на насмѣшки и какъ будто не видѣлъ зла. Но онъ съ горечью чувствовалъ, что Фаустина отъ него удаляется, затаилъ въ себѣ грусть, молчалъ и не измѣнялъ до конца отношенія къ женѣ, которое Ренанъ называетъ «неумолимой кротостью».

Въ эти послъдніе годы ни на одно мгновеніе не покидала его мысль о смерти. Онъ жилъ въ императорскихъ дворцахъ, какъ великіе христіанскіе отшельники Аммоній, Нилъ, Пахомій жили въ пустыняхъ Оиваиды. Мудрость никому не достается даромъ. Невозмутимое спокойствіе, кротость, привътливое лицо скрывали страшную внутреннюю болъзнь души. Онъ позналъ ничтожество всего, даже послъдней иллюзіиславы, человъческой любви, и скорбь его была безпредъльна. Силы падали. Въ послъднее время онъ могъ говорить только тихимъ голосомъ и ходить маленькими шагами. Зрвніе ослабввало. Къ вечеру онъ такъ утомлялся, что не быль въ состояніи держать въ рукахъ книгу. Императоръ передъ смертью начиналъ понимать, что царстве философовъ остается невыполнимой мечтою. Онъ предчувствоваль, что Риму не побъдить варваровъ; искусства и науки падали; въ народъ распространялись грубыя, нелёныя суеверія. Одни только законы едълались немного мягче и справедливъе, но люди остались такими же несчастными, невъжественными и жестокими. Во всъхъ слояхъ общества царствовала скорбь, утомленіе жизнью, — то, въ чемъ христіане видъли предчувствіе конца міра.

Между тъмъ, на краю могилы, императоръ понялъ, что его любимый сынъ Коммодъ, наслъдникъ престола, кому онъ долженъ вручить послъ своей смерти судьбу человъчества, за кого онъ отвъчаетъ передъ людьми и

передъ Богомъ, — полузвърь, будущій Неронъ, Калигула или Домиціанъ, болъе похожій на сына гладіатора, чъмъ на сына мудреца. Зло обнаружилось мало-по-малу, и кроткій императоръ почувствоваль весь его ужасъ, когда было уже поздно. Онъ не могъ лишить Коммода престола, зная навърное, что тотъ подыметъ возстаніе. а для государства въ смутное время, когда отовсюду грозили варвары, междуусобная война была бы гибельнъе, чъмъ самое жестокое правление. Природа посмъядась надъ тъмъ, кто всю жизнь въриль въ провилъніе. Это быль его ребенокъ — кровь отъ крови, плоть отъ плоти: онъ узнавалъ свои черты въ чертахъ безсмысленнаго атлета съ молодымъ цвътущимъ тъломъ, съ кровожаднымъ сердцемъ. Маркъ Аврелій, возлагая послъднюю наивную надежду на воспитаніе, окружиль Коммода знаменитъйшими учителями философіи и морали. Тотъ слушалъ ихъ, по выражению Ренана, какъ слушаль бы молодой левь, зъвая и показывая острые зубы. Наслёдникъ Марка Аврелія чувствоваль себя вполнъ дома только среди мимовъ, наъздниковъ пирка и гладіаторовъ, которыхъ онъ превосходилъ силой и грубостью.

«О. смерть, приди скорте, не медли!...» писаль императорь въ своемъ дневникт. «Я удаляюсь изъ этой жизни, гдт даже спутники мои, за которыхъ я столько боролся, страдалъ, которымъ я такъ искренне желалъ блага, ждутъ, когда же, наконецъ, я умру, надъясь, что послт моей смерти имъ будетъ дучше».

«Посредствомъ анализа — говоритъ Ренанъ — онъ до такой степени разлагаетъ жизнь, что она уже почти не отличается отъ смерти. Онъ достигаетъ всепрощенія, равнодушія, умѣряемаго жалостью и презрѣніемъ... Послѣднія движенія жизни въ этой душѣ были почти такъ же тихи, какъ едва слышные звуки во внутрен-



ности гроба. Онъ достигъ буддійской нирваны, евангельскаго мира. Какъ Сакъя-Муни, Сократъ, Францискъ Ассизскій и еще три или четыре мудреца, онъ окончательно побъдилъ смерть. Онъ могъ говорить о ней съ улыбкой, такъ какъ воистину она болъ не имъла для него смысла».

10 марта 180 года онъ заболѣлъ въ лагерѣ на берегахъ Дуная и, съ радостью почувствовавъ приближеніе смерти, сталъ воздерживаться отъ всякой пищи и смотрѣлъ на себя, какъ на умирающаго.

Но, исполняя послёдній долгь отца передь сыномъ, императора передъ народомъ, онъ имѣлъ еще силу выйти къ войску и представить ему наслѣдника. Лицо философа, какъ всегда, было блѣдно, спокойно и привѣтливо. Но онъ зналъ, что дѣлаетъ, — зналъ, кому отдаетъ въ руки судьбу человѣчества. Въ эти послѣднія страшныя минуты измѣнила ли ему философія, пробудилась ли въ немъ жизнь и вмѣстѣ съ нею отчаяніе, или ничто уже не могло нарушить покоя?...

Черезъ семь дней, чувствуя, что наступилъ конецъ, онъ покрылъ себъ лицо, какъ будто желая уснуть, и въ слъдующую ночь скончался.

Люди воздавали ему божескія почести; заключили его останки въ мавзолей Адріана; называли не иначе какъ: «Маркъ — мой отецъ», «Маркъ — мой братъ», «Маркъ — мой сынъ», смотря по возрасту. Но, въроятно, многіе, узнавъ про его смерть, подумали: «ну, слава Богу! кончился долгій постъ, кончилось унылое царство мудрецовъ!» — и вздохнули съ облегченіемъ.

Послѣ отца-философа на престолъ вступилъ сынъгладіаторъ. «Прощай, добродѣтель! прощай, разумъ! Если Маркъ Аврелій не могъ спасти міръ, кто же спасетъ его?... Да здравствуетъ безуміе, да здравствуетъ сиріецъ и его сомнительные боги!» (Ренанъ). Попытка философа сдълать человъчество мудрымъ завершилась кровавымъ фарсомъ Коммода, и послъ краткаго перерыва снова побъдила человъческая глупость.

#### III

Если вы ищете въ книгъ новыхъ фактовъ, знаній, отпечатка исторической эпохи, поэзіи или философской системы, то дневникъ Марка Аврелія дастъ вамъ немного. Эта книга, болъе чъмъ какая-либо другая, независима отъ условій мъста и времени, отъ всякой предвзятой системы, отъ требованій литературнаго слога, отъ желанія нравиться или открывать новыя истипы. Ея глубокая цъль — отръшеніе отъ жизни; ея область— душа человъческая, освобожденная отъ всего, что сковываетъ ее на землъ. Стоицизмъ ІІ въка оставилъ слъдъ на мысляхъ Марка Аврелія, но это — слъдъ внъшній. Въ сущности нравственное настроеніе императора имъетъ часто болъе сродства съ апостоломъ Павломъ и Сакъя-Муни, чъмъ со стоикомъ Эпитектомъ.

Если же вы возьмете эту книгу въ руки съ искренней жаждой въры, съ тревожной совъстью и душою взволнованною великими несмолкаемыми вопросами о долгъ, о смыслъ жизни и смерти — дневникъ Марка Аврелія васъ увлечеть, покажется болъе близкимъ и современнымъ, чъмъ многія созданія вчерашнихъ геніевъ. Вы почувствуете, что это — одна изътъхъ безконечно ръдкихъ книгъ, которыхъ сердцемъ не забываешь и о которыхъ приходится вспоминать не въ библіотекахъ, ученыхъ кабинетахъ и аудиторіяхъ, а въ жизни, среди страстей, искушеній и нравственной борьбы. Эта книга — живая. Она можетъ не произвести никакого впечатлънія, но разъ она затронула сердце, ес уже нельзя не любить. Я не знаю болъе сладкаго

и глубокаго ощущенія, чёмъ то, которое испытываещь, встрвчая свои собственныя, никому невысказанныя мысли въ произведеніи человъка далекой культуры, отдъленнаго отъ насъ въками. Тогда только перестаешь на мгновеніе чувствовать себя одинокимъ и понимаешь общность внутренней жизни всёхъ людей, общность въры и страданій всъхъ временъ. Съ какимъ удивленіемъ и радостью узнаешь все, о чемъ только что говорилт, съ близкимъ человъкомъ или думалъ наединъ съ собою, все, чъмъ мы въ настоящее время живемъ и отъ чего гибнемъ, все наше невъріе и наши правственныя муки — въ этихъ небрежныхъ замъткахъ, въ этомъ походномъ дневникъ, торопливо набросанномъ въ палаткъ гдъ-то на берегахъ Дуная, среди варваровъ, во ІІ въкъ римскимъ императоромъ, умершимъ больше чъмъ за полторы тысячи лътъ назадъ. Но это не императоръ, это не римлянинъ, это даже не человъкъ съ его обычнымъ лицемъріемъ и самолюбіемъ — это душа, обнаженная отъ всёхъ покрововъ, которую мы созерцаемъ лицомъ къ лицу, какъ нашу собственную душу. Вся книга — одинъ монологъ изъ трагедіи сердца великаго и непонятаго людьми. Предвидишь неминуемую развязку трагедін, но герой умираеть съ такимъ величіемъ, съ такимъ презрвніемъ къ смерти и къжизни, что гибель его внушаеть больше благоговънія, чъмъ всякая побъда. Не думая о догматахъ, онъ создалъ въру, доступную всъмъ въкамъ и народамъ; не думая о философскихъ системахъ, онъ создалъ неразрушимое нравственное ученіе; не думая о литературномъ стилъ, онъ создалъ глубокую поэму человъческой совъсти.

«Всегда смотри на себя, какъ на умирающаго» (кн. II. 2). «Черезъ одно мгновенье ты будешь горстью пепла, скелетомъ, именемъ, или даже имя твое исчез-

нетъ. Имя — только шумъ, только эхо! То, что мы такъ цънимъ въ жизни, — пустота, тлънъ, ничтожество: собаки, которыя грызутся, дъти, которыя дерутся, только что смъялись и сейчасъ же послъ этого плачутъ... Чего же ты ждешь?...» (кн. V, 33).

Его преслъдуетъ мысль о смерти. Это хорошо знакомый намъ страхъ, никогда не затихающій и неотразимый. Онъ преслъдоваль римлянъ временъ упадка, лишенныхъ въры, и теперь, послъ долгаго перерыва, снова пробудился; онъ преслъдуетъ людей XIX въка самыхъ различныхъ темпераментовъ, національностей и направленій — одинаково Бодлера, какъ Леопарди, Байрона, какъ Толстого, Флобера, какъ Ибсена.

Одинъ изъ послъднихъ питомцевъ эллинскихъ музъ, еще приносившій, въ угоду толив, жертвы светлымъ богамъ Олимпа, уже говорить о радостяхъ жизни съ презрѣніемъ и злобою, бичуетъ ихъ, нарочно употребляя самыя грубыя оскорбительныя слова, какъ будто передъ нами не ученикъ греческаго ритора Фронтона, а суровый христіанскій отшельникъ. Говоря о славъ парей и о величіи, императоръ въ избыткъ негодованія вдругъ обрываетъ свою ръчь почти бранными словами: «о. какое зловоніе, какой тлівнь!» (кн. VIII, 37). «Что такое ванна? — масло, потъ, грязь, мутная вода однимъ словомъ, все, что только есть отвратительнаго. Вотъ — жизнь; вотъ — предметы, доступные твоимъ чувствамъ» (кн. VIII, 24). «Игры и драки дътей.... души облеченныя въ плоть — души носящія на себ'в трупы!...» (IX, 24).

Онъ чувствуеть общее всёмъ людямъ той эпохи— язычникамъ и христіанамъ, утомленіе жизнью, разочарованіе въ попыткахъ человёчества достигнуть свободы и равенства на землё: «не надёйся, когда бы то ни было, осуществить республику Платона» (ІХ, 39).

«Въчное повтореніе тъхъ же предметовъ внушаетъ отвращеніе: это мука всей нашей жизни. Отъ высокаго до низкаго предметы всегда тъ же, происходять отъ тъхъ же началъ. До какихъ поръ, наконецъ?..» (VI, 46).

«Подумай только о нравахъ окружающихъ, съ которыми приходится жить. Самый добрый изъ людей едва выноситъ ихъ. Но что говорю? каждый едва выноситъ самого себя. Среди этого мрака, грязи, въ потокъ, увлекающемъ и матерію, и время, и движеніе, и всъ предметы, знаешь ли ты хоть что-нибудь достойное твоего уваженія и твоихъ заботъ? Я ничего не знаю» (V, 10).

«Оставаться тъмъ же, чъмъ ты быль до этого дня, и вести прежнюю жизнь, полную тревогъ и оскорбленій, значить не имъть чувства достоинства, значить быть рабомъ жизни, похожимъ на тъхъ несчастныхъ, которые на аренъ цирка, когда звъри уже на половину загрызли ихъ, все еще, покрытые ранами и кровью, умоляють народъ оставить ихъ жить хоть до завтра, зная, что и завтра на томъ же мъстъ они будутъ преданы когтямъ и зубамъ тъхъ же звърей» (кн. X, 8).

«Быть властелиномъ своей души, погасить всё желанія» (IX, 7) — воть къ чему онъ приходить. Это тоть же выводъ, какъ у буддистовъ и Шопенгауэра, — полное отреченіе отъ воли и страстей, внутреннее самоубійство. «Будьте безчувственны, будьте подобны камнямъ!» Въ томъ же настроеніи, какъ великій пессимисть - императоръ, другой пессимисть - художникъ — Микель Анжело, написалъ сонеть о своей мраморной, страдальческой «Ночи»: «мнѣ сладко спать, еще слаще быть каменной въ эти времена бѣдствій и позора. Ничего не видѣть, ничего не чувствовать — великое блаженство. О, не буди же меня, умоляю! говори тише!» Такъ на предѣлахъ скорби наступаетъ окаменѣніе

сердца. Человъческая душа, какъ Ніобея, превращается въ камень. Но и тогда для нея нътъ успокоенія. Душа не умираеть, и слезы живой любви и скорби продолжають струиться даже изъ каменныхъ очей Ніобеи. И мраморная «Ночь» Микель Анжело живеть и страдаеть.

«Будьте безчувственны, будьте подобны камнямъ»воть неумолкаемый, изъ въка въ въкъ повторяющися завъть стоиковъ, аскетовъ, буддистовъ, художника Микель Анжело, философа Шопенгауэра, императора Марка Аврелія. Но если камни не страдають — они и не любять, и не върять въ боговъ. А кроткое сердце императора полно любви, состраданія къ людямъ и въры въ божественное начало міра. Это противоръчіе спасаеть его оть сухости и омертвенія души, въ которое впалали болъе послъдовательные стоики, отрицая во имя разума всв волненія, даже волненіе жалости. Для себя онъ признаеть свободу воли, но, чтобы прощать другихъ людей, онъ проповъдуетъ, что зло и пороки такъ же естественны, какъ розы — весною, какъ плодыосенью. Это противоръчіе разрушаеть систему, но дълаеть его книгу человвчной: это неразрвшимое противорвчіе нашего собственнаго сердца. «Если ты сердишься на кого-нибудь — сов'туеть онъ — представь себъ этого человъка мертвымъ, лежащимъ въ гробу, и ты простишь его». Такимъ образомъ сознаніе ничтожества нашей борьбы, страхъ смерти переходять въ жалость къ людямъ. «Помни объ одномъ: черезъ очень короткое время и ты, и онъ — вы оба умрете, а потомъ скоро даже имена ваши исчезнутъ» (IV, 6). Противникъ христіанъ говорить почти словами евангелія: «человъку свойственно любить тъхъ, кто дълаетъ ему зло» (VII, 22). Суровый стоикъ, который совътуетъ намъ, слабымъ людямъ: «сохраняйте невозмутимое спокойствіе, даже если тѣло ваше будуть рѣзать и жечь!»— обладаеть кроткимь и нѣжнымъ сердцемъ: «о, душа моя, будешь ли ты, наконецъ, доброй, простой, всегда неизмѣнной и открытой, обнаженной, болѣе видимой для глазъ, чѣмъ тѣло, твоя оболочка? Вкусишь ли ты, наконецъ, отъ блаженства любить, любить всѣхъ людей!» (X, 254).

Кром'в доброты сердца, его спасаеть оть аскетической сухости, квіетизма и отчаянія въра въ непобъдимость человъческаго разума. «Помни каждое мгновеніе дня, что ты должень показывать въ своихъ дъйствіяхъ твердость, какъ подобаеть римлянину и мужу» (II, 5). Человъть долженъ «имъть въ душть внутренній храмъ» (IV, 3). «Подчиняйся владычеству бога, живущаго въ твоемъ сердцъ; будь мужественнымъ, зрълымъ, другомъ народнаго блага, римляниномъ, императоромъ, солдатомъ, стоящимъ на посту и ожидающимъ сигнала трубы, человъкомъ, готовымъ покинуть жизнь безъ сожалънія, чье слово не нуждается ни въ клятвахъ, ни въ свидътельствъ другихъ людей» (III, 5). «Разумъ — это божественный геній, живущій въ каждомъ человъкъ» (V, 27).

Его Богъ — человъческая совъсть. Это — простая, чистая и безкорыстная религія долга и любви. У него нъть опредъленной въры въ боговь, нъть никакихъ догматовъ. Сердце и умъ не могуть быть болъе свободными. Онъ ничего не утверждаетъ. Сомнъніе никогда не исчезаетъ изъ его въры. Его мысли всегда имъють двъ стороны: одну — если Богъ и душа существуютъ, другую — если ихъ нъть. «Или все — неопредъленная смъсь, хаосъ, атомы, которые собираются и разсъеваются, или же въ міръ есть порядокъ, единство, провидъніе. Въ первомъ случаь — неужели ты можешь желать оставаться въ этомъ случайномъ смъ-

шеніи атомовъ? О чемъ мнъ тревожиться? Сила уничтоженія подъйствуеть на меня, что бы я ни дълаль. Во второмъ случат — я боготворю Существо, управляющее нами; оно — мой покой, оно — моя въра» (VI, 10). «Что бы ты ни дълалъ и ни думалъ, не забывай одного: возможно, что въ слъдующее мгновение ты умрешь. Пекинуть міръ, если есть боги, не страшно: они тебя не сдълаютъ несчастнымъ; если же ихъ нътъ, или если они не заботятся о людяхъ, стоитъ ли жить въ такомъ мірѣ, гдѣ нѣтъ боговъ и нѣтъ промысла?» (II, 11). Воть чвмъ Маркъ Аврелій близокъ намъ, людямъ XIX въка, такимъ скептикамъ жаждущимъ въры, какъ Ренанъ. Маркъ Аврелій им'ветъ силу никогда не выходить изъ этой дилеммы, онъ понимаетъ, что ея нельзя и не слъдуеть разръшать. Въ этомъ трагизмъ нравственной жизни. Живая въра поддерживается внутреннею борьбою, сомнинемъ вично возрождающимся и въчно утоляемымъ върою. Вотъ почему въра — величайшее утвшение и вмъстъ съ тъмъ величайшее страданіе души. Она даеть жизнь сердцу и сжигаеть его, пожираетъ, какъ сильное пламя - сухое дерево. Только великая душа способна выдержать эту борьбу; слабыя гибнутъ или успокаиваются на внъшнихъ догматахъ. Маркъ Аврелій до конца не изм'внилъ себ'в, до конца сомнъвался, върилъ и боролся со своими сомнъніями за свою въру; онъ палъ, обезсиленный въ борьбъ, но не побъжденный. Въ этомъ его величіе.

Онъ иногда достигаеть такой высоты, гдѣ уже не слышно ни одного земного звука, гдѣ въ безмолвіи всѣхъ страстей исчезаеть даже скорбь. «Надо жить въ согласіи съ природой это неуловимое мгновеніе, пока мы существуемъ; надо покинуть жизнь съ покорностью, какъ спѣлая олива падаеть, благословляя землю, свою

кормилицу, и благодаря дерево, на которомъ она выросла» (IV, 48).

Это успокоеніе мудреца граничить съ гармоніей и красотой, которыхъ достигають только великіе художники: «посмотри, каковъ лучъ солнца, когда свѣтъ передъ нашими глазами проникаетъ въ узкую щель темной комнаты. Онъ протягивается прямой линіей, потомъ ложится на какой-нибудь твердый предметъ, который преграждаетъ ему путь и заслоняетъ то, что находится дальше и что онъ могъ бы освѣтить. На этой преградѣ лучъ останавливается, не скользя и не падая. Такъ душа твоя должна сіять, изливаться на внѣшніе предметы, никогда не изнемогая, а только стремясь, не дѣлая насилія и не ослабѣвая, когда встрѣчаются преграды. Пусть она не падаеть, но останавливается, какъ лучъ солнца, освѣщая то, что можетъ принять свѣтъ» (VIII, 57).

О смерти никто не говорилъ болѣе простыхъ и глубокихъ словъ, чѣмъ слѣдующія заключительныя строки дневника императора:

«О, человъкъ! ты быль гражданиномъ великаго города. Не все ли тебъ равно, прожидъ ли ты въ немъ пять или три года. То, что согласно съ законами, не можетъ быть несправедливымъ ни для кого. Какая же въ томъ обида, что тебя удаляетъ изъ города не тиранъ, не судья неправедный, а сама природа, которая тебя поселила въ немъ? Такъ изъ театра отпускаетъ актера тотъ же самый преторъ, который пригласилъ его на сцену. — «Но я еще не съигралъ пяти актовъ, а только три». — Ты говоришь хорошо. Но въ жизни довольно и трехъ актовъ, чтобы пьеса была цъльною. Тотъ, кто опредъляетъ твой конецъ, нъкогда соединилъ части твоего тъла; онъ же — виновникъ ихъ разложенія. Ни то, ни другое отъ тебя не зависитъ. Уйди же изъ міра

со спокойнымъ сердцемъ. Отпускающій тебя не гиввается» (XII, 36).

Но для того, чтобы достигнуть этихъ высочайшихъ вершинъ мудрости, откуда человъкъ созерцаеть смерть, какъ путникъ, достигшій горныхъ сніговъ, за облаками созерцаетъ лицомъ къ лицу въчно-ясное небо, ему надо было пройти страшный путь, подобный крестному пути всъхъ мучениковъ. Иногда мы не въ силахъ слъдовать за нимъ. Мы ужасаемся полнаго умершвленія воли и чувствъ, этого доброд'єтельнаго самоубійства. Онъ слишкомъ презираетъ наши страданія и наши слабости. Онъ увъряеть, что мы можемъ быть вполнъ счастливы, если бы даже все человъчество возстале на насъ съ проклятіями, что мы можемъ сохранить невозмутимую ясность души, если бы даже хищные звъри терзали наше тъло. Быть можеть, это върно, но во всякомъ случав человъческое сердце возмущается противъ нечеловъческой логики стоицизма, и предълъ мудрости намъ, слабымъ смертнымъ, начинаетъ казаться предвломъ жестокости. Въ самомъ двлв. преступникъ, убивающій людей, уничтожаетъ жизнь въ ея частныхъ предълахъ. Мудрецъ, который ненавидить жизнь и отрицаеть ея сущность — волю жить, хочеть истощить самый источникъ жизни, - быть можеть, совершаеть болъе страшное преступление, чъмъ убійца. Вотъ величайшій трагизмъ существованія: послъдняя цъль добродътели — отречение отъ воли, отъ жизни, уничтожаетъ самую добродътель. У Марка Аврелія есть обращикъ стоической молитвы. «Другіе молятся о сохраненіи жизни своихъ дітей, ты молись: Господи, едвлай такъ, чтобы мнв было все равноумреть ли мой ребенокъ или нътъ».

Къ счастію, Маркъ Аврелій не дошель до этой молитвы, о чемъ, между прочимъ, свидътельствуетъ

одна прелестная интимная записочка императора къ его старому учителю Фронтону, которую я приведу цъликомъ:

#### «Цезарь Фронтону.

«По волѣ боговъ мы, наконецъ, снова можемъ надъяться на спасеніе». (Я опускаю наивную и реалистическую подробность о пищевареніи молодой принцессы, которую императоръ сообщаетъ съ великой радостью). «Приступы лихорадки исчезли. Но остается еще худоба и немного кашля. Ты уже навѣрьюе угадалъ, что я говорю о нашей дорогой маленькой Фаустинъ, которая насъ такъ безпокоила. Какъ твое здоровье? Напиши мнъ объ этомъ, мой милый учитель».

Въ этой коротенькой записочкъ аскетъ, умерщвляющій свое сердце, измѣняетъ неумолимому ученію: онъ любитъ. Воображаю великаго императора, чей памятникъ стоитъ теперь передъ Капитоліемъ, воображаю того, кто защищалъ столько лѣтъ римскую имперію отъ варваровъ, кто молился богамъ, чтобы они въ сердцѣ его погасили послѣднюю искру земной любви, воображаю его у постели маленькой больной дочери какъ онъ рукою щупаетъ ей голову: есть ли жаръ? Бѣдная Домиція Фаустина умерла. О, величайшій изъ стоиковъ, неужели въ ту минуту, когда передъ тобою лежало маленькое холодное тѣло Фаустины, ты имѣлъ силу молиться богамъ: «сдѣлайте такъ, боги, чтобы я не жалѣлъ ее!»

У буддистовъ есть легенда: Сакъя-Муни много лътъ сидълъ въ пустынъ, неподвижный, вперивъ взоръ на небо, не видя земли. Онъ созерцалъ въчное, онъ былъ близокъ къ Нирванъ. Протянутая рука его окостенъла, и въ ладони ласточки, принимая отшельника за камень или дерево, свили гнъздо. Онъ прилетали

къ нему каждую весну. Но однажды улетъли и уже болъе не вернулись. И тотъ, кто умертвилъ въ себъ всъ желанія и волю, кто не страдалъ и не думалъ, кто погружался въ блаженное спокойствіе Нирваны, кому завидовали боги, — увидъвъ, что ласточекъ нътъ, заплакалъ о нихъ.

Таково человъческое сердце: оно не можеть достигнуть полнаго спокойствія и мудрости, потому что оно не можеть не любить. И—кто знаеть—эта слабость его не есть ли величайшая сила?

## плиній младшій

Такъ вихрь дъль забывъ для музъ и нъги праздной, Въ тъни порфирныхъ бань и мраморныхъ палатъ, Вельможи римскіе встръчали свой закатъ... Пушкинъ

1

«Ты спрашиваешь, какъ я провожу дни на моей тосканской виллъ? Просыпаюсь, обыкновенно, часу въ первомъ (по солнечному времени), иногда раньше, ръдко - позже. Окна оставляю закрытыми: мысль ярче и живъе во мракъ и безмолвіи... Если у меня чтонибудь начатое, принимаюсь за работу, сочиняю въ умъ, располагаю слова, поправляю. Работаю то больше, то меньше, смотря по тому, чувствую ли себя расположеннымъ. Потомъ зову секретаря (нотарія), велю открыть ставни, диктую то, что сочинилъ. Онъ уходить; зову его снова, опять отсылаю. Часу въ четвертомъ или въ пятомъ, иду гулять, смотря по погодъ, или въ крытую галлерею или въ садъ. Продолжаю сочинять и диктовать. Сажусь въ колесницу; когда мой умъ возбуждается перемёной впечатлёній, возвращаюсь къ той работъ, которой быль занять лежа въ постели, и прогуливаюсь. Немного отдохнувъ, громко читаю какую-нибудь латинскую или греческую ръчь болъе для укрѣпленія груди, чѣмъ голоса, но и голосу это полезно. Еще гуляю, меня натирають елеемъ, занимаюсь гимнастикой, беру ванну. Во время объда за столомъ сидитъ со мною жена или нъсколько друзей; что-нибудь читаемъ вслухъ. За дессертомъ въ залу приходитъ комическій актеръ или музыкантъ съ лирою. Бесъдую съ моими повъренными, среди которыхъ есть очень образованные люди. Вечеръ затягивается въ разнообразныхъ бесъдахъ и даже долгіе лътніе дии проходятъ незамътно.

Иногда я слегка измѣняю порядокъ дня. Если долго лежу въ постели, то дѣлаю болѣе краткую и быструю прогулку верхомъ. Изъ сосѣднихъ виллъ пріѣзжаютъ навѣстить меня и я провожу съ друзьями часть времени. Они развлекаютъ меня, даютъ полезный отдыхъ. Изрѣдка охочусь, но никогда не забываю своей записной книжки; возвращаюсь домой, если не съ убитымъ звѣремъ, зато съ литературною добычею. Посвящаю нѣсколько часовъ моимъ колонамъ (крестъянамъ, арендующимъ землю), — слишкомъ немного, по ихъ мнѣню. Но вѣчныя деревенскія жалобы заставляютъ меня еще сильнѣе любить нашу литературу, наши городскія дѣла. Vale».

Въ приведенномъ письмѣ Плинія есть то, что такъ рѣдко встрѣчается въ памятникахъ историческихъ — будничная сторона жизни. «Письма Плинія Младшаго» — одна изъ самыхъ удивительныхъ книгъ, какія намъ оставила древность, — особенный родъ литературы, близкій нашему современному вкусу, исключающій все условное и внѣшнее, немного поверхностный, но зато граціозный, очаровательно - разнообразный. Читается эта маленькая драгоцѣнная книга, какъ интересный романъ, полный живыхъ характеровъ, движенія и страстей. Это — что-то въ родѣ нашихъ дневниковъ, семейныхъ записокъ или мемуаровъ XVIII вѣка.

Рекошная лътняя жизнь въ безмолвіи мраморныхъ

виллъ, шумъ и говоръ римскихъ судебныхъ мѣстъ— базиликъ, гдѣ адвокаты произносятъ напыщенныя и лживыя рѣчи, ужасы Домиціанова правленія, мудрость Траянова вѣка, застольныя пѣсенки и анекдоты свѣтскихъ людей, героическое самоубійство римскихъ стоиковъ, литературные обѣды и чтенія— вся эта пестрая картина возникаетъ передъ нами съ необыкновенной ясностью. Слышится и смѣхъ веселыхъ шутниковъ, и грохотъ колесъ по римской мостовой, и шелестъ деревьевъ въ затишьи Лаврентинской виллы; не вѣрится, что все это умолкло, потухло, умерло восемнадцать вѣковъ тому назадъ.

Какъ эти древніе люди похожи на насъ! Какъ мало мѣняется самая ткань повседневной человѣческой жизни! Только узоры — иные, основа — старая.

«Тогдашній литературный вкусъ»—говорить Э. Ренань о въкъ Траяна — «быль весьма плохой... Все портила декламація... Всъ говорили о красноръчіи, о хорошемъ стилъ, но почти никто не умъль писать... Общій духъ литературы — нелъпый диллетантизмъ, который овладъль даже императорами, глупое тщеславіе, которое побуждало каждаго выказывать свой умъ. Отсюда необыкновенная приторность, безконечныя «Тезэиды», драмы, написанныя для чтенія въ маленькихъ кружкахъ, нестерпимо-банальныя, которыя можно сравнить съ эпопеями и трагедіями, сочинявшимися въ самомъ началъ нашего въка во Франціи».

Этотъ строгій отзывъ великаго историка христіанства въренъ только относительно художественной литературы, и то лишь въ ограниченной степени. Проза Тацита едва ли стоигъ ниже стиховъ Горація и Виргилія. Въкъ Траяна былъ въкомъ историковъ, а не поэтовъ. Быть можетъ, никогда еще геній римской прозы не поднимался такъ высоко. Во времена, близкія къ литературному упадку, стиль достигаетъ, не надолго, величайшей красоты и выразительности — въ языкъ чувствуется зрълость и сочность самыхъ позднихъ осеннихъ плодовъ.

#### II

Плиній стоить передъ нами, какъ живой. Онъ нарисовалъ себя въ своихъ письмахъ, какъ художники, которые оставляють потомству собственные портреты. Нельзя кончить этой книги, не полюбивъ автора, открывающаго свое сердце съ такою благородною простотою.

Плиній родился въ город'в Комо въ 61 году посл'в Р. Х. Въ молодости своей онъ пережилъ худшую эпоху римскаго цезаризма и навсегда сохранилъ о ней тягостныя воспоминанія. Вотъ какъ изображаєть онъ страшныя времена императора Домиціана въ письмъ къ философу Аристону: «тогда добродътель была нодозрительной; порочность всёми уважаемой; никакой власти у начальниковъ, никакой дисциплины въ войскахъ; все человъческое поругано; хотълось одного, какъ можно скорбе забыть то, что видблъ. А видбли мы сенать трепетный и безгласный (curiam trepidam et elinguem) — говорить въ немъ было опасно, молчать позорно. Чему мы, юноши, могли научиться, да и какая польза была въ ученіи, когда сенать созывался для полнаго бездъйствія или для гнуснаго злодъйства? Надъ нимъ издъвались или заставляли его дрожать. Ръшенія были смъшными или плачевными. Эти бълствія продолжались долгіе годы. Мы и выросли, и сами сдълались сенаторами, испытавъ такія несчастія, что съ той поры на всю жизнь сердца наши остались окаменълыми, измученными, разбитыми (ingenia nostra in posterum quoque hebetata, fracta, contusa sunt)».

Императору Домиціану, кровожадному звірю въ образів человівка, курились алтари, приносились жертвы, какъ Богу. По дорогів въ Капитолій проходили стада, которыя предназначались для этихъ нелівпыхъ и кощунственныхъ жертвоприношеній. Знаменитый римскій ораторъ Квинтиліанъ пресмыкался у трона, чтобы сохранить себів жизнь. Лучшіе граждане, философы, ученые изгонялись, какъ преступники. Многіе добровольно умирали, полные презрівнія къ своему отечеству.

Плиній перенесь ужасныя времена съ героизмомъ. Онъ не берегъ жизни и ни разу не унизился до лести. Одинъ изъ его друзей, философъ Арпимидоръ, былъ изгнанъ императоромъ. Плиній, исполняя должность претора, что еще усиливало опасность, не побоялся посътить друга въ загородной виллъ. Арпимидору нужны были деньги, чтобы уплатить долгъ. Многіе изъ богатыхъ и могущественныхъ друзей его не ръшались помочь изгнаннику, Плиній заняль денегь и далъ ему. Въ то самое время, какъ онъ оказывалъ эту опасную услугу, семь лучшихъ друзей его были казнены или изгнаны Домиціаномъ. Сенекіонъ, Рустикъ, Гельвидій убиты; Маврикъ, Гратилла, Арріа и Фаннія изгнаны. «Молнія, которая поразила столько близкихъ людей, судя по многимъ признакамъ, угрожала и мнв. Но я сдвлаль то, что должень быль сдълать, чтобы не заслужить безчестія», — заключаеть Плиній съ благородною скромностью.

Среди ужасовъ Домиціановскаго Рима онъ вѣренъ себѣ такъ же, какъ въ виду погибающей Помпеи при знаменитомъ изверженіи Везувія, которое онъ описалъ съ живостью очевидца и безпристрастіемъ философа въ двухъ своихъ лучшихъ письмахъ къ Тациту, этихъ совершенныхъ образцахъ латинской художественной прозы. И въ то время, когда онъ переступаетъ въ домѣ своего изгнаннаго друга Арпимидора порогъ, который

грозитъ сдълаться порогомъ смерти, и подъ страшнымъ заревомъ вулкана — грустное и доброе лицо римскаго патриція сохраняетъ отпечатокъ возвышеннаго спокойствія, не измѣнившаго ему ни въ позорѣ, ни въ славѣ, ни въ жизни, ни въ смерти.

#### III

Светоній и Ювеналь нарисовали такую ужасающую и, вм'єсть съ тымь, величественную картину древнеримскаго цезаризма, современные историки такъ усердно и краснорычиво описывають намы нравственное паденіе языческаго Рима, что мы давно усвоили привычку преувеличивать мрачныя стороны этой эпохи. Кажется, если бы не христіанское возрожденіе, міръ неминуемо должень бы погибнуть. Но такъ ли это? Не было ли христіанство проявленіемь того, что невидимыми путями подготовлялось въ н'ёдрахъ языческаго Рима? Быть можеть, не Домиціань и Каракалла, а Тацить и Плиній — представители того цезарскаго Рима, страшнаго города, который съ омерз'єніемь авторь Апокалипсиса называеть «Великою Блудницею»—«Мадпа Мегеtrix».

Правда, у Плинія нѣтъ «духа смиренномудрія». Онъ никогда не отрекается отъ своего человѣческаго достоинства; смотритъ прямо въ глаза людямъ и судьбѣ; любитъ жизнь, еще больше славу, и не стыдится этой любви. Вотъ что онъ пишетъ Тациту: «я не знаю, заслужимъ ли мы оба почести въ потомствѣ не нашимъ умомъ (надѣяться на это было бы тщеславіемъ), но нашимъ трудолюбіемъ, нашимъ уваженіемъ къ потомству. Будемъ продолжать путь: если и немногихъ онъ привелъ къ свѣту и славѣ, то все-таки многихъ вывелъ изъ мрака и забвенія». Въ другомъ

письмі къ тому же великому другу онъ говорить съ еще большею искренностью и нескрываемою жаждою славы: «какая сладкая, какая благородная дружба, о Тапить! Какъ радостно думать, что, если потомство не забудеть насъ, то всюду будуть говорить о нашемъ союзъ, о нашей искренней дружбъ, о нашемъ братствъ! То будеть ръдкое и прекрасное зрълище двухъ людей почти однихъ и тъхъ же лътъ, одного и того же круга, съ нъкоторою литературною славою (если я большаго о тебъ не говорю, то лишь потому, что въ то же самое время говорю и о себъ), людей, ободрявшихъ другъ друга къ благороднымъ трудамъ! Еще будучи юношей, видя тебя въ ореолъ славы, я уже горълъ нетерпъніемъ послъдовать за тобою, идти по пятамъ твоимъ, правда «далеко позади тебя, но все-же первымъ за тобою» — по выражению поэта. Тогда въ Римъ было много знаменитыхъ мужей, но сходство нашихъ душъ побуждало меня смотръть на тебя, о Тацитъ, какъ на предметь высокаго подражанія, какъ на совершенный образецъ. Воть почему я горжусь тъмъ, что наши имена произносятся вмёстё на литературныхъ бесъдахъ, и тъмъ, что невольно вспоминаютъ меня, когда говорять о тебъ. Многихъ писателей предпочитають намь обоимъ. Но какое мнв двло, буду ли я на первомъ мъстъ, или нътъ, только бы мнъ быть съ тобою!»

#### IV

Авторъ писемъ — не герой, не рѣдкое исключеніе, а типическій представитель времени. Добродѣтели его — добродѣтели *средняго* хорошаго человѣка той эпохи. Онъ не разыгрываетъ роли генія, напротивъ, — не хочетъ и не умѣетъ скрывать своихъ маленькихъ

слабостей, своихъ недостатковъ, а главный недостатокъ его — литературное тщеславіе. Послѣ каждаго изъ своихъ блестящихъ адвокатскихъ успѣховъ онъ не можетъ скрыть неумѣреннаго торжества. Предвосхищая сужденіе, которое принадлежитъ потомству, Плиній въ наивномъ увлеченіи сравниваетъ себя съ Эсхиномъ и Демосееномъ. Когда онъ хвалитъ литературныхъ друзей съ преувеличеннымъ усердіемъ, чувствуется, что онъ ожидаетъ и отъ нихъ такихъ же шумныхъ восторговъ. «Нельзя слышать вашего голоса», пишетъ онъ какому-то невѣдомому генію Антонину, «не представляя себѣ старца Гомера, чьи рѣчи были слаще меда. Нельзя читать вашихъ произведеній безъ того, чтобы не казалось, что пчелы сообщили имъ благоуханіе самыхъ рѣдкихъ цвѣтовъ!»

Его родная стихія, гдё онъ живеть полною жизнью, не форумъ, не уединенная келья мудреца, даже не природа, которую онъ умно и сердечно любитъ, а литературный кружокъ, собраніе утонченныхъ, немного поверхностныхъ риторовъ. Настоящаго служенія тімъ строгимъ музамъ, которыя нъкогда царствовали въ Аеинахъ, здёсь давно уже нътъ. Эти римскіе литературные кружки скорбе напоминають изящные легкомысленные салоны XVIII въка. И здъсь, и тамъ слишкомъ много говорять о поэзіи, слишкомъ мало ее чувствують. Шекспирь и Эсхиль кажутся въчно-восторгающимся и, въ сущности, очень холоднымъ ценителямъ грубыми варварами. Здёсь нужно остроуміе Вольтера, декламація Сенеки. Ихъ безукоризненный стиль своимъ лоскомъ напоминаеть блестящій паркеть или мозаичный мраморъ, по которому скользять привычныя ноги, обутыя въ башмачки съ красными каблуками или въ золоченыя сандаліи.

«Годъ былъ обиленъ поэтами» — сообщаетъ Плиній

какъ о важномъ событіи — «въ мѣсяцѣ апрѣлѣ не проходило, кажется, дня безъ какого-нибудь литературнаго чтенія. Я люблю видѣть, какъ процвѣтаетъ поэзія, какъ проявляется геній, несмотря на ту небрежность, съ какою наши современники относятся къ новымъ произведеніямъ. Никто не жалѣетъ времени, потраченнаго на форумѣ въ скучныхъ дѣловыхъ разговорахъ... А между тѣмъ даже самые праздные люди, хотя бы ихъ предупреждали и нѣсколько разъ повторяли приглашеніе, не приходятъ на литературныя собранія. Если же удостаиваютъ придти, то жалуются на потерянный день, между тѣмъ какъ тѣхъ-то именно дней и не слѣдуетъ считать потерянными, которые посвящены поэзіи».

Все это такъ. Но мы знаемъ, что истинныхъ поэтовъ не было въ тѣ времена, и, несмотря на трогательное негодованіе Плинія, понимаемъ людей, которые неохотно посѣщали эти риторическія оргіи говоруновъ-диллетантовъ, влюбленныхъ въ себя, гдѣ подражатели Сенеки душили слушателей снотворными трагедіями. Нельзя сомнѣваться, что тамъ царствовалъ дурной вкусъ: Плиній, благодаря прирожденному таланту, отличающійся превосходнымъ сжатымъ стилемъ, восхваляетъ «многословіе» (amplificatio), какъ немалое достоинство ораторскаго искусства. По его мнѣнію, хорошая вещь выигрываетъ, если ее увеличить въ размѣрахъ. Чѣмъ больше, тѣмъ лучше. Вотъ чего никогда не сказалъ бы житель благородной Аттики, современникъ Платона.

Иногда мелочное тщеславіе Плинія возбуждаеть невольную досаду. Писатель, гордящійся дружбою съ Тацитомъ, превозносить до небесъ жалкіе стишки какого-то Сентія Авгурина за то, что въ нихъ заключенъ ловкій комплименть ему, Плинію. Какъ можеть проницательный и умный человъкъ придавать значеніе

такому вздору? Странно и грустно черезъ столько въковъ наблюдать маленькую борьбу маленькихъ самолюбій, взаимныя любезности, расточаемыя свѣтскими диллетантами.

Но такова человъческая природа: на всякаго мудреца довольно простоты; у каждаго въка свой комизмъ, котораго избъгаютъ только исключительные люди. Плиній потому-то и заслуживаетъ нашего особеннаго вниманія, что стоитъ не выше въка, а наравнъ съ нимъ, и съ удивительной полнотой отражаетъ его недостатки и добродътели, его слабости и величіе.

#### V

«Я провель всё эти послёдніе дни въ глубокомъ спокойствіи среди моихъ книгъ и восковыхъ табличекъ. Вы, конечно, спросите: какъ это возможно въ Римъ? А воть какъ. Было время цирка, который не имъетъ для меня никакой прелести. Я не нахожу въ немъ ничего новаго, ничего увлекательнаго, ничего такого, что стоило бы видъть болъе одного раза».

«Наши гладіаторскія игры», — продолжаєть Плиній, какъ настоящій христіанскій учитель, — «развратили нравы всёхъ народовъ. Эта болёзнь распространилась всюду изъ Рима, какъ изъ главы имперіи. А вёдь именно тё болёзни, которыя начинаются съ головы, наиболёє опасныя въ человѣческомъ, какъ и въ государственномъ тёлё».

Плиній сочувствуєть просв'єщенному императору, котерый, уничтожая гладіаторскія зр'єдища въ город'є Вієнні, впервые произнесъ знаменательныя слова: «Vellem etiam Romae tolli possit» — т. е. «я хот'єль бы, чтобы и въ Рим'є ихъ можно было уничтожить».

Вотъ гдъ таятся причины будущаго торжества христіанства. Плиній, средній хорошій и умный человъкъ языческаго Рима, самъ того не зная, — христіанинъ. Милосердіе, любовь къ ближнему не есть исключительная особенность какого-нибудь въроисповъданія, а коренится въ самой природъ человъческаго сердца.

У Плинія есть та доброта, которая во всякомъ случав стоить генія. Безь ложнаго смиренія, слишкомъ часто прикрывающаго высокомвріе фанатиковь, умветь онъ быть снисходительнымъ къ людямъ и прощать. Въжсливость сливается у него съ врожденною, естественною благосклонностью къ людямъ: «мнв кажется, — пишеть онъ, — что самый совершенный человвкъ тотъ, кто прощаеть, какъ будто самъ постоянно двлаеть ощибки, и вмвств съ твмъ избъгаеть ощибокъ, какъ будто никогда не прощаеть другимъ... Будемъ снисходительнъе даже къ твмъ, кто умветъ прощать только себя... Человъкъ милосердный есть въ то же время великій человвкъ... Если ты двлаешь добро, скрой имя того, кому благодвтельствуешь. Такъ дучше».

Въ письмъ къ Патерну Плиній сообщаетъ, что позволиль своимъ рабамъ подписывать завъщанія, которыя онъ такъ же свято соблюдаетъ, какъ если бы они были законными. Онъ признается, что любитъ слугъ, какъ родныхъ, и смерть каждаго изъ нихъ огорчаетъ его, какъ потеря близкаго человъка. Эта жалость къ рабамъ — черта новая, которая, какъ мы видимъ, развилась самостоятельно и независимо отъ христіанства въ лучшей части языческаго Рима. Рабы такіе же люди, какъ мы, — эту мысль, противоръчившую сущности древняго міросозерцанія, впервые высказали не только христіанскіе проповъдники, но и благородные римскіе граждане въка Траяна, Адріана, Антониновъ.

Болъзнь раба — настоящее семейное горе въ

патріархальномъ дом'в Плинієвъ. «Съ тѣмъ большей откровенностью могу признаться тебѣ, — пишетъ онъ Паулину, — въ состраданіи къ рабамъ, что я знаю, съ какимъ милосердіемъ ты самъ относишься къ своимъ людямъ. Я храню въ своей памяти этотъ стихъ Гомера: «Былг онъ, какъ нъжный отецъ», а также и наше римское старинное выраженіе «pater familias». Онъ съ негодованіемъ говоритъ о людяхъ, которые, щеголяя безсердечнымъ отношеніемъ къ слугамъ, имѣютъ безстыдство называть себя «философами». Плиній, между прочимъ, намекаетъ и на стоиковъ, издѣвавшихся надъ жалостью простыхъ людей, хваставшихъ своимъ равнодушіемъ, аtaraxia, — добродѣтелью, безмѣрно прославленной впослѣдствіи Маркомъ Авреліемъ.

#### VI

Самоотреченіе, самоуничиженіе, подавленіе личности— ціной этихъ страшныхъ жертвъ религіозное настроеніе, охватившее тогда человівчество, достигло тіхъ же результатовъ, которыхъ лучшіе образованные люди древняго міра, подобные Плинію, достигаютъ легко и естественно, прислушиваясь къ внутреннему голосу своей человівческой природы.

Плиній не стѣсняеть, не урѣзываеть своей личности унылымъ аскетизмомъ во имя отвлеченнаго нравственнаго идеала, напротивъ — онъ развиваеть ее, даеть ей полный просторъ и сливаеть ея возвышенную духовную жизнь съ жизнью народа, съ жизнью человѣчества. Плиній уже «гуманисть» въ томъ смыслѣ, какъ это слово будуть понимать въ эпоху Возрожденія.

Однажды онъ пріобрѣлъ маленькую драгоцѣнную статую— «Сатира», изъ настоящей коринеской бронзы великолѣпной античной работы. Какъ онъ радуется

этому сокровищу, какъ подробно описываеть своимъ друзьямъ, стараясь, чтобы въ словахъ его запечатлълся точный образъ, каждый изгибъ, каждый мускулъ бронзоваго тъла! Онъ не сохраняетъ драгоцънности для себя и жертвуетъ бронзу, которую купилъ за огромныя деньги, на украшеніе храма Юпитера въ родномъ городъ Комо, чтобы всю могли видъть прекрасное и наслаждаться. Онъ не боится красоты. Напротивъ, чувствуетъ, что, любя себя, онъ любитъ въ себъ и все духовное, безкорыстное, все, что соединяетъ его съ другими людьми, составляетъ humanitas — свойство, которое онъ ставитъ выше всего въ просвъщенныхъ людяхъ. Вотъ почему онъ не отрекается ни отъ одной истинно-человъческой радости и благосклонная улыбка веселья и мудрости никогда не сходитъ съ его лица.

Онъ основываеть школы и библіотеки на собственныя деньги— «въ знакъ любви къ своему дорогому отечеству». Если знанія доставляють ему радость, онъ спѣшить раздѣлить ее съ другими людьми, и тогда она становится совершенною.

Эта врожденная способность извлекать радость изъжизни особенно драгоцённа и удивительна.

У Плинія есть горькій опыть міра и людей, грустное знаніе челов'вческой низости. Недаромъ живеть онь въ Рим'в, который послужиль темой для безпощадныхъ сатиръ Ювенала, недаромъ перенесъ кровавые ужасы домиціанова в'вка. Въ письмахъ его попадаются острыя, ядовитыя стр'влы эпиграммъ, въ свое время причинявшія не меньше боли и злости, чъмъ львиные когти великаго сатирика. Онъ очерчиваеть однимъ словомъ см'вшныхъ, подлыхъ или глупыхъ людей, какъ выбивають челов'вческій профиль на медаляхъ:

«Не они владъють золотомъ, а золото ими владъеть».

«Свойственно многимъ идти на смерть въ слѣпомъ порывѣ страстей, но спокойно взвѣшивать жизнь и смерть, избирая ту или другую, согласно съ тѣмъ, какъ потребуетъ разумъ, — принадлежитъ только великому духу».

«Nihil desperare, nulli rei fidere», т. е. «ни въ чемъ не отчаиваться, ни на что не надъяться», — таковъ стоическій девизъ Плинія.

Онъ часто думаеть о краткости человъческой жизни, и эта мысль укръпляеть его ръшимость не медлить, не тратить времени даромъ, пользоваться каждымъ мгновеніемъ для наслажденія, для добра и знанія. Краткость жизни увеличиваеть ея цънность.

Въ этомъ міросозерцаніи все претворяется въ радость, все служить примиряющей мудрости. Эта способность такъ развита въ Плиніи, что и въ самыхъ мрачныхъ сторонахъ жизни, напр., въ болъзни, онъ умветь отыскивать прелесть: «недавно, — пишеть онъ Максиму, — болъзнь одного изъ друзей моихъ натолкнула меня на следующую мысль: все мы очень добродътельны, пока больны. Видълъ ли ты когда-нибудь больного, одержимаго скупостью или похотью? Больной равнодушенъ къ любовнымъ наслажденіямъ, не жаждетъ почестей, пренебрегаетъ богатствами, доволенъ тъмъ, что имъетъ, зная, что придется, рано или поздно, все покинуть. Въритъ въ боговъ, сознаетъ себя человъкомъ. Никому не завидуетъ, не удивляется, никого не презираетъ. Злословіе не огорчаетъ и не радуетъ его. Онъ грезить только о прохладной водъ и купаньяхъ: это — предметъ его надеждъ, предълъ его желаній. Если ему посчастливится выздоров'ть, онъ думаетъ только о томъ, чтобы отнынъ вести праздную и тихую жизнь, т. е. самую счастливую и веселую».

Вотт что дълаетъ Плинія болъе близкимъ намъ,

чёмъ суровыхъ и мрачныхъ представителей римскаго стоицизма. Къ ихъ мудрости примъшивается что-то холодное, педантическое и отталкивающее. Въ характеръ Плинія чувствуется не меньшая, чъмъ у стоиковъ, выдержка, непоколебимость римской добродътели. Это вовсе не баловень судьбы, не сладострастный ученикъ Аристиппа. Не разъ видълъ онъ смерть лицомъ къ лицу. Но, вмъстъ съ тъмъ, какъ у самаго очаровательнаго изъ скептиковъ — Монтаня, у Плинія есть любезность и мягкость — эта живая прелесть живого человъческаго сердца. Онъ понимаетъ лучше, чъмъ кто либо, строгую добродътель Катоновъ, но это не мъщаетъ ему любить и легкія, недолговъчныя розы Марціала:

Quum regnat rosa, quum madent capilli, Tunc me vel rigidi legant Catones.

#### VII

Жизнь Плинія — прекрасная и счастливая челожизнь. Все въ свое время. Онъ не жалъ́еть юности, когда юность проходить; онъ призываеть къ себъ тихую старость, съ надеждою, съ нетерпъ́ніемъ, какъ свободу, какъ награду. «Мы должны отдать отечеству, — говорить онъ, — первую и вторую часть нашей жизни; а третью, послъ́днюю, — себъ... Когда же, наконецъ, достигну я этой свободы! Когда же позволить мнъ́ старость подражать тебъ, любезный Помпоній, твоему сладостному уединенію. Когда же досугъ мой не будеть болъ́е называться лъ́нью, а спокойствіемъ!»

Плиній, одинъ изъ первыхъ, съумѣлъ выразить новое чувство, которому суждено было имѣть въ тысячѣ разнообразныхъ формъ такое безпредѣльное значеніе — иувство природы, красоту лѣсовъ, горъ, полей,

морского берега, наслаждение простотою сельской жизни; одинъ изъ первыхъ противопоставилъ шуму и суетъ города тишину и уединеніе виллы, подм'ятилъ многозначительный «романтическій» контрасть, о которомъ черезъ много въковъ должны были вспомнить Монтань и Ж. Ж. Руссо и передать его грядущимъ поколъніямъ. Всматриваясь въ легкіе, изящно-условные ландшафты, набросанные греко-римскими художниками на ствнахъ помпейскихъ домовъ, невольно приходишь къ заключенію, что современное наслажденіе природой уже въ тъ времена зарождалось въ людяхъ и выступало въ художественномъ сознаніи. Къ сожалівнію, это глубокоарійское чувство не успъло окръпнуть и развиться, застигнутое семитическимъ вторженіемъ, безплоднымъ и жгучимъ вътромъ съ Востока. Любовь къ природъ, которая въ иной, болъе систематической и научной формъ выразилась въ сочиненіяхъ Плинія Старшаго Натуралиста (родного дяди автора писемъ), была подавлена религіозно - аскетическимъ отвращеніемъ къ природѣ «блѣдныхъ дюдей въ черныхъ одеждахъ», видъвшихъ въ Bona Mater только соблазнъ, только воплощеніе нечистыхъ силъ, созданіе дьявола. Природа застилается мракомъ, такъ же какъ богоподобная нагота человъческаго тъла скрывается подъ темной одеждой аскетовъ.

«Странное дѣло, — пишетъ Плиній Минуцію Фундану, — спроси о каждомъ днѣ, проведенномъ въ Римѣ, въ отдѣльности, и я дамъ тебѣ отчетъ; соедини нѣсколько дней или всѣ, и я не въ состояніи буду дать никакого отчета. Попробуй предложить кому-нибудь вопросъ: что ты сегодня дѣлалъ? — «Я былъ, — отвѣтитъ онъ тебѣ, — на семейной церемоніи принятія мужской тоги (officio togae virilis). Меня пригласили на обрученіе или свадьбу. Я присутствовалъ при со-

вершеніи формальностей по зав'ящанію. Одинъ поручилъ мнъ дъло; другой просилъ у меня совъта». Каждое изъ этихъ дёлъ, въ то время, какъ ими занять, кажется важнымь; но когда вспомнишь, что такъ проходять всё дни, чувствуень ихъ пустоту. Тогда говоришь себъ: на какіе пустяки потратиль я время! Вотъ что часто повторяю я въ моей лаурентинской виллъ, гдъ я читаю, пишу, предаюсь тълеснымъ упражненіямъ для того, чтобы бодрость тъла способствовала дъятельности ума. Я не слышу, я не говорю ничего, въ чемъ бы мнъ потомъ приходилось расканваться. Никто при мнъ не безславитъ чужого имени. Я осуждаю только себя, когда недоволенъ тъмъ, что написалъ. Никакихъ желаній, никакого страха и суеты. Я бесвдую лишь съ самимъ собою и своими книгами. О, простая, истинная жизнь! О, благословенная тишина! Не лучше ли, не плодотворнъе ли этотъ отдыхъ, это спокойствіе, чёмъ всякое дёло! О, море, о, берегъ, о, сладкое и пустынное обиталище музъ! Сколько думъ вы во мнѣ пробуждаете, сколько вдохновеній! Бъги, бъги и ты, любезный Минуцій, отъ городского шума, отъ пустой и жалкой суеты! Забудь тщетныя дъла свои! При первой возможности, предайся, какъ я, наукъ и отдыху, вспоминая мудрое и шутливое слово нашего Аттилія: «otiosum esse, quam nihil agere — лучше ничего не дълать, чъмъ дълать пустяки».

Онъ отправляется на охоту, чтобы быть ближе къ природъ, какъ передаеть о томъ записочка къ Тациту:

«Ты будешь смѣяться, и на здоровье! Я—тотъ самый, котораго ты знаешь, поймалъ трехъ кабановъ, и притомъ огромныхъ. Какъ, неужели самъ? Ну да, самъ! Впрочемъ, мнъ — признаться — не пришлось для

этого особенно измѣнять своей обычной лѣни и бездѣйствію. Я сидѣлъ у канкана: рядомъ были не охотничья рогатина или копье, а только невинный стилосъ и записная книжка. Мечталъ, писалъ, утѣшалъ себя надеждою вернуться домой, если съ пустыми руками, то съ полными восковыми табличками. Не пренебрегай такимъ способомъ писать. Ты не можешь себѣ представить, до какой степени движеніе тѣла возбуждаетъ дѣятельность ума, не говоря уже о томъ, что тѣнь лѣсовъ, уединеніе, глубокая тишина, которой требуеть охота, — все благопріятствуетъ вдохновенію. Вотъ почему, когда вздумаешь охотиться, бери корзину съ припасами и бутылку, но не забывай и восковыхъ табличекъ. Увидишь, что Минерва не менѣе, чѣмъ Діана, любитъ горы и лѣса».

Съ особенной ясностью чувство природы выражается во всёхъ подробностяхъ великолёпнаго устройства знаменитой виллы Плинія— Laurentinum, которую онъ описалъ въ одномъ изъ лучшихъ своихъ писемъ. За каждой мелочью утонченнаго и грандіознаго комфорта скрывается умёніе наслаждаться природою, извлекать изъ прекрасной мъстности все, что она можетъ дать:

«Моя вилла Лаурентинумъ отстоитъ только на 17 тысячъ шаговъ отъ Рима. Можно, окончивъ дъла въ городъ, отправиться туда, не нарушая ежедневнаго порядка жизни... Съ объихъ сторонъ дороги разнообразные виды (varia hinc atque inde facies). То обступаютъ ее лъса, то извивается она но широкимъ равнинамъ. Многочисленныя стада овецъ и быковъ, табуны коней пасутся, наслаждаясь сочными травами и въчной весной, даже въ то время, какъ зимніе холода уже свиръпствуютъ въ горахъ.

«Вилла удобна, а содержание ея стоитъ небольшихъ

денегъ. Прежде всего — атріумъ, простой, но не лишенный изящества. За нимъ портикъ, дугообразный на подобіе буквы D, окружающій маленькій, прелестный дворъ, восхитительное убѣжище отъ непогоды, защищенное стеклянными рамами (specularibus) и крышею. Далъе внутренній дворъ, свѣтлый и веселый. Оттуда можно пройти въ красивую столовую, которая вдается въ море, такъ что брызги волнъ достигаютъ подножія стѣнъ, когда дуетъ африканскій вѣтеръ; эта комната со всѣхъ сторонъ имѣетъ двустворчатыя двери и окна, такія же большія какъ двери; спереди, и справа, и слѣва открываются какъ бы три различныхъ моря. Сзади виднѣются въ перспективѣ — внутренній дворъ, портикъ, внѣшній дворъ, еще портикъ, атріумъ, и въ самой глубинѣ — лѣса и далекія горы...

«Уголъ, образуемый триклиніумомъ (столовой) и ствною другой меньшей комнаты (cubiculum), собираеть и сосредоточиваеть въ себъ чистъйшее солнце (angulus, qui purissimum solem continet et accendit). Въ этомъ мъсть слуги наслаждаются зимнимъ тепломъ, устроивъ гимназію для тёлесныхъ упражненій; всё вётры здёсь умолкають, кром' твхъ, которые приносять тучи и застилають солнце, но не мъщають оставаться на воздухв. Къ этому углу примыкаетъ круглая зала или ротонда, окна которой последовательно принимають лучи солнца во всякое время дня. Въ стъну ротонды вдъланъ глубокій шкапъ, который служить мнъ библіотекой; въ немъ находятся не тъ книги, которыя слъдуетъ прочесть, а тъ, которыя слъдуетъ постоянно перечитывать (non legendos libros, sed lectitandos). Рядомъ спальныя комнаты, отдёленныя отъ библіотеки корридоромъ, - съ трубами, идущими по ствнамъ и распространяющими пріятное тепло. Остальная часть флигеля занята рабами и вольноотпущенниками, но

большая часть комнать содержится такъ чисто, что во всякое время онъ готовы для пріема гостей.

«Въ противоположномъ флигелъ изящный кабинетъ; затъмъ большая зала, которая вся такъ и сіяетъ отъ моря и солнца (quae plurimo sole, plurimo mare lucet). Еще нъсколько комнатъ и, наконецъ, ванная. Здъсь просторная холодная купальня и другъ противъ друга, по стънамъ, два бассейна — такихъ большихъ и глубокихъ, что въ нихъ можно плавать. Рядомъ уборная, теплая баня и комната для потънія... Ванны нагрътой воды устроены такъ чудесно, что, купаясь въ нихъ, видишь море...

«Нъкоторыя комнаты помъщаются въ высокихъ башняхъ нарочно для вида; среди нихъ одна пиршественная зала, окна которой открываются «на виллы, на далекое прибрежіе, на безпредъльное море».

«Не менъе восхитителенъ садъ, окружающій виллу: аллеи съ утоптаннымъ твердымъ пескомъ, обсаженныя еъчно-зелеными пахучими буксами или розмариномъ. Среди фигъ и сливъ, которымъ благопріятствуютъ особенности почвы, возвышается сводчатая галлерея; съ объихъ сторонъ окна, — со стороны выходящей на море вдвое больше, чъмъ въ садъ. Когда воздухъ ясенъ и неподвиженъ, всъ окна открываются настежь; если же съ какой-нибудь стороны вътеръ, то — открываются съ противоположной, безвътренной. Передъ галлереей цвътникъ душистыхъ фіалокъ (хуятия violis odoratus). Стъны, отражая лучи солнца, собираютъ ихъ теплоту, и вмъстъ съ тъмъ защищаютъ отъ аквилона.

«Въ концъ галлереи и цвътника — павильонъ; это мой любимый уголокъ. Я построилъ его самъ. Здъсъ «настоящій солнечный очагъ» (heliocaminus), который съ одной стороны выходитъ на море, съ другой — на цвътникъ фіалокъ, и съ объихъ принимаетъ солнечные

лучи... По серединъ той стороны павильона, которая обращена къ морю — маленькій кабинеть; его можно, по желанію, соединять съ большою залою или отдълять посредствомъ стеклянныхъ рамъ и занавъсокъ. Здъсь, въ очаровательномъ уголкъ, помъщается ложе и два стула (cathedrae): у ногъ своихъ видишь море, за собою — виллы; впереди лъса; три окна соединяютъ три различныхъ пейзажа, не смъщивая ихъ... Въ этомъ павильонъ мнъ кажется, будто я очень далеко даже отъ моей собственной виллы; я люблю проводить въ немъ долгіе часы, особенно во время сатурналій, когда вся остальная часть дома наполняется криками веселья, дозволеннаго по обычаю праздничныхъ дней. Такимъ образомъ, ни я не мъщаю удовольствіямъ моихъ слугъ, ни они не нарушаютъ моихъ занятій».

Это описаніе — одна изъ самыхъ характерныхъ и поразительныхъ страницъ римской древности. За каждой мелочью чувствуется здѣсь безконечная способность наслаждаться прелестью міра.

Любовь къ солнцу — вотъ что руководило строителемъ виллы. Солнце — источникъ красоты и радости; всюду видна забота не потерять ни одного луча: портики, дворы, двери, окна принимаютъ солнце, собираютъ его въ глубокихъ мраморныхъ залахъ, какъ воду въ цистернахъ.

Солнце и море окружають виллу со всёхъ сторонъ. Вёлый мраморъ коллоннадъ на фонё легкой лазури небесъ и глубокой синевы Средиземнаго моря, запахъ фіалокъ въ безвётренномъ воздухѣ, любимыя книги, бесѣда съ друзьями, безмолвіе библіотекъ, которое нарушается только отдаленнымъ плескомъ волнъ или жужжаніемъ пчелы, залетѣвшей въ открытое окно,—такова вилла, которая навсегда останется Элизіумомъ тѣхъ, кто любить мудрость, тишину и поэзію.

Образъ жизни въ такихъ виллахъ соотвътствуетъ ихъ величавому и простому комфорту. Въ одномъ письмъ Плиній изображаетъ сельскую жизнь стараго римскаго вельможи Спуринны, удалившагося на покой послъ шумной дъятельности:

«Я люблю, чтобы жизнь людей, въ особенности стариковъ, правильностью своей походила на неизминное теченіе свътиль небесныхь... Утро Спуринна проводить въ постели. Ко второму часу обувается и дълаетъ пъшкомъ прогулку въ три тысячи шаговъ. Умъ упражняеть онъ не менъе, чъмъ тъло. Если присутствуютъ друзья, ведеть съ ними благороднъйшія бестды; если же онъ одинъ, ему читаютъ, — и въ присутствіи друзей, когда всв желають того. Немного отдыхаеть, опять беретъ книгу или возобновляетъ разговоръ, болъе увлекательный, чёмъ книга. Потомъ садится въ колесницу съ женою, ръдкою, очаровательной женщиной, или же съ къмъ-нибудь изъ друзей, какъ напримъръ въ послъдній разъ со мною. Какая тихая бесъда, какое сладкое уединеніе! Сколько воспоминаній о древности! Сколько мудрыхъ изреченій! Какія діла, какіе люди воскресають въ словахъ его! А между тъмъ все это говорится съ такою скромностью, что и мысли не можетъ придти, что онъ поучаетъ. Провхавъ семь римскихъ миль, еще одну милю идетъ пѣшкомъ. Потомъ опять немного отдыхаеть, или удаляется въ рабочій кабинетъ и цишетъ. Онъ искусенъ въ лирической поэзіи на обоихъ языкахъ — греческомъ и латинскомъ. Стихи его обладають сладостью, гармоніей, весельемъ неподражаемымь; ихъ красоту возвышаеть добродътель поэта.

«Когда ему объявляють, что часъ купанья насталь, онъ раздъвается и гуляеть на солнцъ нагой, если погода тихая».

И зд'всь — coлнце, и зд'всь, какъ везд'в, — любовь къ солнцу.

«Затъмъ онъ играеть въ мячъ долго и съ увлеченіемъ: это также одно изъ твлесныхъ упражненій, которыя помогають ему бороться и преодолжвать старость (pugnat cum senectute). Послъ ванны ложится въ постель и, въ ожиданіи об'вда, слушаетъ чтеніе увеселительное и легкое. Въ это время друзьямъ предоставляется дълать то же самое или что-нибудь другое, смотря по желанію. Об'вденный столь — не мен'ве изящный, чёмъ простой, съ массивнымъ стариннымъ серебромъ. Есть также и вазы коринеской бронзы, которымъ онъ радуется, но безъ чрезмърнаго пристрастья. Неръдко возлежащие за транезой увеселяются комедіями, чтобы наслажденія сопровождались искусствомъ. Объдъ затягивается до ночного часа, даже въ лътнее время, и никто не жалуется, до такой степени очарователенъ разговоръ. Благодаря этому образу жизни, въ семьдесять семь лёть сохраниль онъ совершенно ясное зрвніе, чуткій слухъ, сильное и здоровое твло; старость принесла ему только одно - мудрость.

«Къ такой жизни стремлюсь и я, уже заранъе предвкушаю ее и начну съ радостью, какъ только годы позволять мнъ удалиться отъ государственныхъ дълъ. Теперь же, когда меня изнуряютъ разнообразные труды, примъръ Спуринны поддерживаетъ и утъщаетъ меня, потому что и онъ, пока того требовалъ долгъ гражданина, отдавался важнымъ заботамъ, занималъ должности, управлялъ провинціями и долгими трудами заслужилъ себъ право отдыха. Я избираю такой же путь, такую же цъль, и да будетъ это письмо мое къ тебъ документомъ: если ты увидишь, что я затягиваю мою дъловую жизнь долъе положеннаго срока, — произнеси законный приговоръ и обреки меня

на покой, когда уже нельзя будеть упрекнуть меня въ лъности».

Этотъ почти восьмидесятилѣтній старикъ, грѣющій на солнцѣ свое обнаженное тѣло, свои еще крѣпкіе мускулы, играющій въ мячъ, побѣждающій старость,—кажется живымъ воплощеніемъ и символомъ античной жизни. Древніе — истинные дъти солниа.

#### VIII

Дядя Плинія Младшаго быль знаменитый Плиній Натуралисть, посвятившій всю свою долгую жизнь огромнымъ работамъ по естественной исторіи. Повидимому, любовь къ природъ была наслъдственною въ этой талантливой семьъ. Плиній Старшій погибъ замъчательною смертью, величіе которой соотв'єтствовало всей его прекрасной жизни: онъ умеръ при извержении Везувія, засыпавшемъ Помпею, — при этомъ грандіозномъ и ужасающемъ явленіи любимой имъ природы, которую онъ наблюдалъ до самаго конца съ безстрашнымъ любопытствомъ. Плиній Младшій разсказываеть о смерти своего дяди и о гибели Помпеи въ двухъ письмахъ къ Тациту. Здёсь выражается уже не мирное наслажденіе мирною природою, а чувство еще бол'є новое, неожиданное въ древнемъ человъкъ, несмотря на то, что самъ разсказчикъ нисколько не скрываетъ испытаннаго имъ страха, - въ каждой строкъ вдохновеннаго разсказа чувствуется безкорыстный эстетическій восторгь, наслаждение художника, равнодушнаго къ собственной гибели.

«Ты просишь меня — пишеть Плиній Тациту — разсказать о кончин'в моего дяди, чтобы ты могь съ тъмъ большею точностью передать повъствованіе объ этомъ событіи потомству... Съ готовностью исполняю

твою просьбу. Дядя быль тогда въ Мизенъ, - онъ управляль флотомъ. Въ девятый день передъ сентябрьскими календами, въ седьмой часъ дня, моя мать сообщила ему, что появилась туча необычайная и по размърамъ своимъ, и по виду. Посидъвъ на солнцъ и взявъ прохладительную ванну, онъ по обычаю возлежалъ, предаваясь научнымъ занятіямъ. Тотчасъ же потребоваль онъ сандаліи и взошель на высокое м'єсто, откуда могъ лучше наблюдать явленіе. Туча (на такомъ разстояніи нельзя было рішить, надъ какой именно горой, — потомъ узнали, что это былъ Везувій) поднималась въ воздухъ, имъя образъ и подобіе дерева, скорве всего — итальянской пинны, потому что, возносясь къ небу, какъ исполинскій стволъ, она въ вершинъ своей развътвлялась. Можетъ быть, сильный вътеръ, сначала поднявшій облако, теперь затихъ; а, можеть быть, ослабъвая и опускаясь отъ собственной тяжести распростиралось оно по небу. Туча казалась то бълой, то грязно-желтой и пятнистой, то пепельной, то земляного цвъта.

«Дядя мой, въ качествъ ученаго наблюдателя, нашелъ явленіе достойнымъ болъ внимательнаго изслъдованія. Онъ заказаль либурнскій корабль и предложилъ мнъ сопровождать его. Я отвътилъ, что предпочитаю заниматься. Выходя изъ дома, дядя получилъ
записку Ректины, жены Цезія Басса, испуганной опасностью (вилла ея была расположена у подошвы Везувія
и можно было спастись только моремъ); она просила
оказать помощь. Тогда онъ измъняетъ намъреніе и
дълаетъ во имя долга то, что прежде дълалъ во имя
знанія. Велитъ приготовить квадриремы и садится,
чтобы ъхать на помощь не только къ Ректинъ, но и ко
многимъ другимъ жителямъ, поселившимся на этомъ
очаровательномъ прибрежьи. Спъшитъ туда, откуда

всѣ бѣгутъ; направляетъ свои корабли въ самое опасное мѣсто, до такой степени чуждый страха, что всѣ послъдовательныя измѣненія, всѣ картины этого бѣдствія наблюдаетъ, отмѣчаетъ и диктуетъ свои замѣтки.

«Уже на корабли падалъ пепелъ болъе горячій и густой по мъръ того, какъ приближались къ Везувію; падали и цълыя глыбы, черные камни, обожженные, изъвденные огнемъ; море внезапно обмелвло и берегъ былъ загроможденъ изверженіями вулкана. Дядя одно мгновеніе колебался не вернуться ли, но сказаль кормчему, который совътоваль возвратиться: «храбрымь помогаетъ судьба; правь къ Помпонію!» Помпоній жилъ въ Стабіяхъ, на другой сторонъ маленькаго залива, потому что здівсь морской берегь образуеть едва замътные изгибы. Сюда Помпоній, въ виду опасности еще далекой, но постепенно приближавшейся, перенесъ свое имущество на корабли, и, готовый къ бъгству, ожидаль, чтобы затихъ противный вътеръ, для дяди моего оказавшійся самымъ благопріятнымъ. Онъ прівхаль къ нему, обняль трепетнаго друга, утвшиль, уговорилъ, и для того, чтобы разсвять страхъ своимъ спокойствіемъ, приказаль отнести себя въ купальни; взяль ванну, возлегь за трапезу и быль весель или, что не менъе свидътельствуетъ о величіи духа, казался веселымъ.

«А между тъмъ на Везувіи, въ различныхъ мъстахъ, сіяли широкіе огни и огромныя зарева: темнота ночи еще усиливала блескъ. Дядя успокоивалъ всъхъ и говорилъ, что горятъ виллы, покинутыя въ жертву огню испуганными поселянами. Потомъ легъ отдохнутъ и, въ самомъ дълъ, уснулъ настоящимъ сномъ, потому что сквозъ двери слышалось дыханіе, тяжкое и звучное, вслъдствіе его дородности. А между тъмъ дворъ начиналъ до такой степени наполняться пепломъ

и камнями, что, останься онъ дольше въ этомъ зданіи, ему было бы уже невозможно выйти. Его будять. Онъ выходить, присоединяется къ Помпонію и другимъ, которые бодрствовали. Они сов'ящаются, остаться ли подъ кровлей или уйти въ открытое поле, такъ какъ зданія, потрясенныя частыми и сильными подземными ударами, колебались и, какъ будто сорванныя со своихъ основаній, то двигались по различнымъ направленіямъ, то опять возвращались на прежнія мѣста. Съ другой стороны подъ открытымъ небомъ грозило паденіе камней, хотя и легкихъ, изъ'вденныхъ огнемъ. Изъ двухъ опасностей выбрали вторую. У дяди доводъ поб'яжденъ доводомъ, у остальныхъ страхъ страхомъ. Они привязываютъ, посредствомъ холщевыхъ полосъ, подушки къ головамъ для защиты отъ падающихъ камней.

«Въ другихъ мъстахъ разсвътало, а здъсь попрежнему была ночь, чернъе, гуще всъхъ ночей, хотя и озаряемая, какъ бы отблескомъ факеловъ, многими и разнообразными огнями. Пошли на берегъ, чтобы посмотръть вблизи, не утихло ли море, но оно было такое же бурное и опасное для плаванія, какъ прежде. Дядя легъ на растянутый покровъ, два раза просилъ холодной воды и осущалъ кубокъ. Скоро огни и запахъ свры, предвъщавшій пламя, заставили его встать, а всёхъ остальныхъ обратили въ бёгство. Онъ подымается, опираясь на двухъ молодыхъ рабовъ, и въ то же мгновеніс падаеть мертвымъ. Я думаю, что густой дымъ остановилъ дыханіе и задушиль его, потому что грудь его отъ природы была слаба и онъ часто страдалъ одышкой. Когда дневной свъть опять появился (на третій день посл'є кончины дяди), т'єло его нашли цъльнымъ, неповрежденнымъ, съ одеждой, оставшейся неприкосновенной, и видъ его былъ скоръе спящаго, чъмъ мертваго».

Еще болъе замъчательно второе письмо Плинія къ Тациту о томъ же изверженіи Везувія:

«Ты говоришь, что письмо, въ которомъ я разсказалъ о смерти моего дяди, внушило тебѣ желаніе узнать тревоги и опасности, которымъ и я подвергался, оставшись въ Мизенѣ, такъ какъ именно на этомъ на этомъ мѣстѣ я прервалъ мой разсказъ.

> Хотя вепоминать мнѣ страшно, Все же начну...

«По отъвздв дяди, нвкоторое время продолжаль я занятія, для которыхъ остался. Потомъ взяль ванну. пообъдалъ и уснулъ ненадолго тревожнымъ сномъ. Нъсколько дней чувствовалось землетрясение, довольно мало безпокоившее насъ, такъ какъ явление это -обычное въ Кампаніи. Въ ту ночь, однако, землетрясеніе усилилось: казалось, все не только двигается, но и разрушается. Мать бросилась ко мнв въ спальню. Я вставаль, чтобы разбудить ее, если бы она оказалась спящей. Мы съли на дворъ, который узкимъ пространствомъ отдёлялъ домъ отъ моря. Не знаю, какъ назвать мой образъ дъйствій — мужествомъ или неблагоразуміемъ, - мнъ тогда было только восемнадцать лътъ, - но я велълъ принести книгу Тита Ливія и, какъ бы на досугв, принялся читать и даже дълать выписки. Другъ дяди, недавно пріъхавшій изъ Испаніи, увидівь меня и мать сидящими, меня читающимъ, упрекнулъ ее въ хладнокровіи, меня въ безпечности. Однако съ неменьшимъ усердіемъ продолжалъ я чтеніе.

«Былъ первый часъ дня. Свёть до тёхъ поръ казался тусклымъ и сумрачнымъ. Зданія вокругь насъ сотрясались съ такою силою, что въ этомъ тёсномъ, хотя и открытомъ, пространстве угрожали раздавить насъ, если бы рухнули. За нами следують испуганные жители и, такъ какъ въ страхв люди думаютъ, что подчиняться чужой воль безопасные, чымь своей, то огромная толпа устремляется за нами, тёснить и гонить насъ. При выходъ изъ города мы останавливаемся, — видимъ много удивительнаго, много страшнаго. Взятыя нами колесницы среди поля сами собою раскатываются въ разныя стороны и нельзя ихъ удержать, даже подкладывая камни подъ колеса. Кромъ того, море какъ будто уходить, всасывается собственной пучиной и отгоняется отъ берега землетрясеніемъ. Дно обнажается у берега и многія морскія животныя остаются на песчаной отмели. Съ другой стороны ужасающая черная туча, раздираемая огненными вихрями, изрыгаеть изъ зіяющихъ нѣдръ своихъ цѣлые потоки пламени, подобные громаднымъ молніямъ.

«Тогда другъ, о которомъ я упомянулъ, съ еще большею настойчивостью и силою убъждаеть насъ: если твой брать, если твой дядя живь, онъ хочеть, чтобы вы спаслись. Если погибъ, то, конечно, хотълъ, чтобы вы пережили его. Зачъмъ же медлите бъжать?-Мы отвътили, что не можемъ думать о своей безопасности, пока не увъримся въ спасеніи дяди. Тогда онъ устремляется прочь отъ насъ и убъгаетъ. Скоро туча спустилась на землю и покрыла море. Она облекла Капрею, окутала Мизенскій мысь, такъ что мы больше не могли ихъ различать. Мать умоляеть, заклинаеть, приказываеть мнв бъжать во что бы то ни стало, - говорить, что это легко при моей юности, тогда какъ ей самой, отягченной годами, отрадно умереть, только бы не сдълаться причиной моей смерти. Я возражаю, что лучше погибну, чъмъ покину ее. Беру ее за руку и принуждаю ускорить шагъ. Она слушается съ неохотой и продолжаетъ обвинять себя, что задерживаетъ мое бъгство.

«Пепелъ уже падалъ, хотя еще ръдкій. Оглянулся и вижу: густой дымъ ползеть за нами по землъ, разстилаясь какъ потокъ, и приближается. Я говорю моей матери: «свернемъ въ сторону, пока видятъ глаза, для того чтобы насъ въ темнотъ не раздавила бъгущая за нами толпа». Только что мы остановились, какъ вопарилась тьма, - не такая, какъ въ туманныя или безлунныя ночи, а какъ въ комнатъ безъ оконъ, когда потушили свъть. Слышался вой женщинъ, плачъ дътей, крики мужчинъ. Одни звали родителей, другіе дътей, третьи своихъ женъ, перекликались и старались узнать другъ друга по голосу. Одинъ скорбълъ за себя, другой за близкихъ. Иные молились о смерти, отъ страха смерти. Нъкоторые простирали руки къ богамъ; многіе увъряли, что больше нъть боговъ, что теперь наступила въчная, послъдняя ночь міра. Были и такіе, которые къ д'виствительной опасности прибавляли еще мнимые ужасы. Возвъщали, что такое-то зданіе въ Мизенъ рушилось, такое-то объято пламенемъ, и этимъ ложнымъ слухамъ всв върили.

«Блеснулъ слабый свъть, который, однако, быль предвъстникомъ не свъта дневного, а приближающагося огня. Онъ остановился вдали отъ насъ. Снова — мракъ. Снова — пепелъ, густой и горячій. Иногда мы подымались, чтобы стряхнуть его съ себя: иначе бы онъ засыпалъ и задушилъ насъ своей тяжестью. Я могъ бы похвастать, что ни одинъ малодушный крикъ, ни одна жалоба не вырвалась изъ устъ моихъ среди опасностей; но меня поддерживало горестное и все же великое утъщеніе, что вмъстъ со мною погибаетъ весь родъ человъческій, что это — конецъ міра.

«Наконецъ, черная тьма разсвялась, какъ дымъ или облако. Скоро мы увидвли день; блеснуло даже солнце, но мрачное, какимъ оно бываетъ во время затменія. Нашимъ глазамъ, еще полнымъ ужаса, все представлялось изм'внившимся, все было покрыто пеленою глубокаго пепла, какъ сн'вгомъ.

«Мы вернулись въ Мизенъ. Расположились въ домахъ, чтобы отдохнуть, какъ могли, и провели невърную, безпокойную ночь, между страхомъ и надеждой. Страхъ преобладалъ, потому что землетрясеніе продолжалось, и почти всъ, напуганные предзнаменованіями, преувеличивали и свои, и чужія бъдствія. Но и тогда, не смотря на всъ эти уже испытанныя и ожидавшія насъ опасности, мы ръшили не удаляться, пока не получимъ извъстій о дядъ.

«Ты прочтешь этотъ разсказъ, хотя, конечно, и не введешь его въ свою «Лътопись», такъ какъ онъ едва ли достоинъ такой чести; если же онъ покажется тебъ незаслуживающимъ столь подробнаго изложенія въ письмъ, обвиняй себя, такъ какъ ты самъ требоваль отъ меня этихъ подробностей. Vale».

#### IX

Въ письмахъ Плинія есть еще одна черта драгоцънная и любопытная для характеристики Траянова въка: это отношеніе автора къ христіанамъ.

Въ 111 году Плиній быль посланъ Траяномъ въ качествъ римскаго проконсула для управленія областями Виеиніей и Понтомъ, т. е. всею съверною частью Малей Азіи.

«Эта провинція, — говорить Ренань (Les Evangiles) — до тёхъ поръ управлялась крайне небрежно проконсулами, смёнявшимися ежегодно, сенаторами, выбиравшимися по жребію. Оффиціальный римскій культь приходиль въ упадокъ, со всёхъ сторонъ тёснимый туземными религіями... Христіанская вёра, поль-

зуясь распущенностью чиновниковъ, которымъ было поручено сдерживать ее, распространялась на свободѣ, пускала все болѣе крѣпкіе корни».

Въ такомъ печальномъ для Рима положеніи засталь дъла провинціи Плиній.

Какъ безупречный гражданинъ, какъ точный исполнитель императорской воли, онъ съ усердіемъ принялся возстановлять въ довъренныхъ областяхъ римскій законъ и порядокъ. Но ему недоставало настоящей опытности: это быль скорве любезный гуманисть, чёмъ администраторъ. По поводу каждой мелочи онъ пишетъ непосредственно императору, испрашивая у него совъта. Эта переписка, къ счастію, сохранилась. Здёсь мы съ удивленіемъ замёчаемъ, какъ боязливо, враждебно къ проявленіямъ умственной свободы, мелочно-придирчиво было такъ называемое просвъщенное правление римскаго деспота, котораго въка не уставали прославлять. Траянъ запрещаетъ всякія, даже самыя безобидныя въ политическомъ отношеніи, «гетеріи», т. е. товарищескіе союзы, братства, артели съ невинными или полезными цълями, какъ, напр., пожарныя, или установленныя для празднованія м'встныхъ и семейныхъ торжествъ. Плиній (таковъ духъ времени) безпрекословно и безропотно исполнялъ суровую волю кесаря. Последнія независимыя проявленія народной жизни истребляются во имя безличнаго закона, во имя того, кого чиновникъ Плиній съ оффиціальной почтительностью называеть «tutela generis humani».

Христіанскія церковныя общины должны были подвергнуться гоненіямь при этой мелочной политик'в, которой всюду мерещились призраки злонам'вренныхъ гетерій, которой даже общество въ 50 человійсь, учрежденное для охраны оть пожаровь, казалось

подозрительнымъ (см. Plin. Epist. X, 33, 34). Нѣсколько разъ Плинію пришлось встрѣчаться съ послѣдователями новой религіи. Доносы становились многочисленнѣе; произведено было нѣсколько арестовъ; слѣдуя юридическому обычаю того времени, проконсулъ приказалъ объявившихъ себя римскими гражданами отправить въ Римъ. Подвергъ допросу двухъ діакониссъ. Все, что ему удалось открыть, казалось настоящимъ ребячествомъ.

Эти осложненія особенно обострились въ городѣ Атизосѣ, на берегу Чернаго моря, осенью 112 года. По всей вѣроятности, послѣднія событія, которыя такъ сильно обезнокоили проконсула, произошли въ Амастрисѣ, городѣ, ставшемъ со второго вѣка средоточіемъ христіанства въ Понтѣ. Плиній писалъ императору:

«Сеященнымъ долгомъ считаю обо всемъ, что возбуждаеть мои сомнинія, извищать тебя, государь. Въ самомъ дълъ, кто лучше твоего укръпить меня, наставить? Мив никогда раньше не случалось присутствовать при судъ надъ христіанами: воть почему я не знаю, какія д'янія, въ какой м'єр'є должно преслъдовать и наказывать. Такъ, напр., неизвъстно, слъдуеть ли принимать въ разсчеть въ этихъ дълахъ различіе возрастовъ, или съ дътьми поступать также, какъ съ взрослыми; должно ли прощать раскаявшихся, или же для того, кто былъ разъ въ жизни вполнъ христіаниномъ (omnimo christianus), раскаяніе болъе не должно имъть никакого значенія; наказуется ли имя, помимо преступныхъ дъйствій, или преступныя дъйствія помимо имени. А пока вотъ по какимъ правиламъ поступалъ я съ тъми, которыхъ приводили въ мое судилище, какъ христіанъ. Спрашивалъ ихъ самихъ: христіане ли вы? Если не сознавались, спрашиваль во второй и въ третій разъ, угрожая пыткой.

Когда они упорствовали, я отдаваль ихъ въ руки палачей, будучи увъренъ, что — какова бы ни была сущность того, въ чемъ они сознались, — все же достойны наказанія ихъ упрямство, ихъ непослушаніе властямъ. Нъкоторыхъ несчастныхъ, одержимыхъ тъмъ же безуміемъ (similis amentiae), велълъ отослать въ Римъ, такъ какъ они были римскими гражданами.

«Скоро, во время самаго судебнаго разбирательства, обвиненія расширились и обнаружились бол'ве разнообразныя формы преступныхъ дъяній. Обнародованъ былъ доносъ безъ имени, содержавшій имена многихъ лицъ, которыя, однако, отрицали, что они въ настоящее время — христіане, или даже были христіанами. Когда въ моемъ присутствіи они призвали боговъ и молились, сожигая енміамъ и выливая вино твоему изображенію, которое я нарочно вел'влъ принести со статуями прочихъ боговъ, когда, кромъ того, проклинали они Христа(къ чему – какъ я слышалъистинныхъ христіанъ никакими силами нельзя принудить), - я счелъ возможнымъ отпустить ихъ на волю. Другіе изъ названныхъ доносчиками сперва сознались, что они — христіане, потомъ отреклись, утверждая, что были христіанами н'вкогда; одни говорили — три года тому назадъ, другіе — больше, нъкоторые даже двадцать лъть; всъ они поклонились твоему изображению и ликамъ прочихъ боговъ, всв они проклинали Христа.

«Впрочемъ, утверждали, что вина ихъ или ошибка заключалась въ слѣдующемъ; въ назначенный день собирались они до восхода солнечнаго; по очереди пѣли гимнъ Христу, какъ богу; клялись не совершать дурного, воздерживаться отъ воровства, убійства, прелюбодѣянія, отъ нарушенія обѣтовъ, отъ присвоенія довѣреннаго имущества; послѣ того расходились, чтобы собираться для общей трапезы, пристойной и невинной.

Но и отъ этого они, по словамъ ихъ, стали воздерживаться со времени моего эдикта, которымъ я, согласно твоей волъ, воспретилъ всякія дружескія сообщества (гетеріи). Я счель необходимымь, для разъясненія дъла, подвергнуть пыткъ двухъ служанокъ, называемыхъ у нихъ діакониссами. Но я не нашель у нихъ ничего, кромъ печальнаго и безмърнаго суевърія (superstitionem pravam et immodicam). Вотъ почему я прекратилъ слъдствіе, желая предварительно узнать твою волю. Дъло, какъ мнъ кажется, заслуживаетъ особаго вниманія въ виду многочисленности этихъ несчастныхъ. Цёлыя толпы всёхъ возрастовъ, всёхъ сословій, обоихъ половъ, привлекаются къ суду и будуть привлекаемы. Не только въ городахъ, но и въ селеніяхъ, и въ деревняхъ распространяется зараза этого суевърія (superstitionis istius contagio). Впрочемь, думаю, что можно излечить и прекратить его. По крайней мъръ съ ясностью обнаружилось, что съ нъкотораго времени снова стали посъщаться почти покинутые храмы боговъ и жертвоприношенія, которыми давно пренебрегали, возобновляются; всюду продаются жертвенныя животныя, прежде не находившія покупателей, — изъ чего яествуеть, какое множество несчастныхъ можеть быть обращено на путь истины, если оказать милость раскаявшимся».

На это длинное посланіе Плинія императоръ Траянъ отвѣтилъ слѣдующей краткой запиской:

«Ты поступилъ, какъ должно, любезный Плиній, съ тѣми, которые подверглись обвиненію въ христіанскомъ суевѣріи. Въ подобныхъ дѣлахъ нельзя установить какого-нибуль общаго правила, которое имѣло бы вполнѣ опредѣленную форму. Разыскивать ихъ не слѣдуетъ. Если призовутъ въ судилище и обвинятъ, должно наказывать; однако тѣхъ, кто будетъ отрицатъ свою принадлежность къ христіанамъ и подтвердить свое отреченіе, поклонившись нашимъ богамъ, слѣдуетъ прощать и миловать, какъ бы ни были подозрительны ихъ прежнія дъйствія. Впрочемъ, неподписанныхъ доносовъ ни въ какомъ случать не принимать. Это было бы дурнымъ примъромъ и несвойственно духу нашего въка (пес nostri saeculi est)».

Вотъ живая страница изъ лѣтописей первоначальнаго христіанства. Здѣсь скрывается страшный и незабвенный урокъ для тѣхъ, кто судитъ слишкомъ потерхностно и насмѣшливо о новыхъ стремленіяхъ, о новыхъ вѣрованіяхъ и запросахъ темныхъ народныхъ массъ.

Мы видъли, что сердце Плинія обладаеть даромъ безъискусственной доброты; мы видъли его чисто христіанское милосердіе къ рабамъ, гладіаторамъ, вольноотпущенникамъ; всю свою жизнь онъ посвящалъ безкорыстной и просвъщенной дъятельности на пользу народа, основывалъ школы, библіотеки, жертвовалъ въ храмы прекрасныя художественныя произведенія. И что же? Умный, добрый человъкъ, котораго нельзя не полюбить, прочтя его письма, гуманистъ Траянова въка, - ничуть не задумываясь, будучи убъжденъ, что дълаетъ благородное и разумное дъло, посылаетъ на пытку двухъ, по всей въроятности, столь же добрыхъ и мужественныхъ, какъ онъ самъ, служанокъ-діакониссъ. Быть можетъ, изнывая въ мученіяхъ, онъ смотръли въ лицо своему палачу съ ужасомъ, между тъмъ какъ Плиній встрвчаль ихъ взоръ съ удивленіемъ и жалостью. Что могъ узнать другъ Тацита, римскій проконсулъ, изъ неяснаго бреда этихъ несчастныхъ? Онъ признается императору, что нашелъ въ ихъ словахъ только «печальное и безмърное суевъріе».

#### X

Таковы письма Плинія, которыя дають намъ всего человѣка, какъ дневникъ, какъ жизнеописательный романъ, какъ исповѣдь. Мы видѣли его въ самыхъ разнообразныхъ положеніяхъ: и героемъ въ темную кровавую эпоху Домиціана, и суетнымъ стихотворцемъ въ римскихъ литературныхъ кружкахъ, и безстрашнымъ художникомъ-наблюдателемъ изверженія Везувія, и эпикурейцемъ въ библіотекахъ Лаурентины, и суровымъ римскимъ проконсуломъ, безпощаднымъ истребителемъ «христіанскаго суевѣрія» въ судилищахъ Понта и Виеиніи, и просвѣтителемъ народа, основателемъ школъ и библіотекъ въ уединеніи на берегахъ своего родного озера Комо.

Онъ обладаетъ ръдкимъ геніемъ, этотъ уравновъшенный, умный и добрый человъкъ, — онъ умпето быть счастливымъ. Въ душъ его нътъ ничего тяжелаго, смутнаго и болъзненнаго. Въ этихъ письмахъ слышится бодрое и свъжее дыханіе радости, подобное дыханію моря.

Не въ то же время въ нихъ есть и безсознательная грусть — не горькое разочарованіе, а тихая вечерняя грусть. Какъ будто Плиній, подобно многимъ людямъ его эпохи, сердцемъ чуеть, что варварская ночь скоро покроетъ землю, что конецъ міра, его міра, прекраснаго и разумнаго, приближается.

Но странно — это чувство великаго конца не возбуждаеть въ немъ ни ужаса, ни отчаянья. Въ письмахъ его разлита прелесть вечера, прелесть осени.

> Унылая пора — очей очарованые . . . Въ багрецъ и золото одътые лъса . . .

Багрецъ и золото, пышныя краски увяданія, царственное великолѣпіе смерти облекаетъ литературу Траянова вѣка. Такъ, входя въ осенній лѣсъ, чувствуещь иногда въ прохладномъ живительномъ воздухѣ зловѣщій и нѣжный запахъ, ароматъ увядающихъ листьевъ. Отъ лучшихъ писемъ Плинія вѣетъ этимъ благоуханіемъ осени, — вотъ ночему они навсегда останутся драгоцѣнностью для рѣдкихъ и благородныхъ любителей увяданія — для тѣхъ, кто предпочитаетъ старость молодости, вечеръ — утру и неизмѣняющую осень — лживой веснѣ.





#### м. в. пирожковъ

Спб., В. О., Вольшой пр., д. 6 ("Литературная Книжная Лавка")

## ИЗДАТЕЛЬСТВО И КНИЖНЫЙ СКЛАДЪ Изданія 1906 и 1907 г. г.:

1) БЕРДЯЕВЪ, НИКОЛАЙ Sub specie aeternitatis. Опыты философскіе, соціальные и литературные (1900—1906 г.), 2 р.

скіе. соціальные и литературные (1900—1906 г.). 2 р. 2) БОРОЗДИНЪ, А. Н. (ред.). Изъ писемъ и показаній декабристовъ. Критика современнаго состоянія Россіи и планы будущаго устройства. 1 р. 25 к.

3) БРИКНЕРЪ, А. Г. Смерть Павла I. Переводъ съ нъм. М. Чепинской. Со статьею В. И. Семевскаго. 1 р. 25 к.

- 4) БУРКГАРДТЪ, ЯКОВЪ. Культура Италіи въ эпоху Возрожденія. Въ 2 томахъ. Переводъ С. Бриліанта съ 8-го изданія, переработаннаго Людвигомъ Гейгеромъ. Цѣна за оба тома 5 р. (№ 7 Истор. Отд.).
- 5) ВОЙТИНСКІЙ, ВЛ. Рынокъ и цѣны. Ст предисловіем в М. И. Тугант-Барановскаго. 2 р.

6) ГАЛИНА, Г. Предразсвътныя пъсни. 1 р.

7) ГИППІУСЪ, З. Н. (Мережковская). Алый мечъ. Четвертая книга разсказовъ. 2 р.

8) " Новые люди. Первая книга разсказовъ. 2-ое изданіе. 1 р. 50 к.

- 9) ЖАКОВЪ, К. Ө. Очерки изъ жизни рабочихъ и крестьянъ на Съверъ. 40 к.
- 40) КАРАБЧЕВСКІЙ. Н. П. Дѣло бывшаго студента московскаго университета Егора Сергѣева Сазонова, обвиняемаго въ убійствѣ статсъсекретаря ПЛЕВЕ, и рѣчь въ защиту Сазонова. 2-ое над., исправленное и дополненное судебнымъ приговоромъ. 25 к.

 КЕННАНЪ, ДЖОРДЖЪ. Сибирь! Въ двухъ томахъ. Полный переводъ. Ц. каждому тому 75 к.

12) МЕРЕЖКОВСКІЙ, Д. Вѣчные спутники. 3-е изд. Пушкинъ 40 к. — Ибсенъ 30 к. — Акрополь, "Дафнисъ и Хлоя". 40 к.

13) " Грядущій Хамъ. 1 р.

14) " Пророкъ русской революціи. 1 р. 25 к.

15) МЕТЕРЛИНКЪ, МОРИСЪ. Сочиненія. Вътрехътомахъ, въпереводъ Л. Вилькиной. Сърисунками художника Н. К. Рёриха. Томъ І. Съпредисловіями Н. Минскаго, З. Венгеровой и В. Розанова. Съпортретомъ, исполненнымъ геліогравюрою. 2 р.—Томъ ІІ. Переводъ Л. Вилокиной. Съиллюстраціями Ш. Дудлэ, Миннэ и Н. Рёриха. 2 р.

16) МОГИЛЯНСКІЙ, М. М. Усталые. Драма въ 3 д. 50 к.

17) " Первая Государственная Дума. 1 р.

- 18) МОГИЛЯНСКІЙ, П. М. Интернаціональ. Очерки рабочаго движенія второй половины XIX в. 15 к.
- 19) НИЦШЕ, ФР. Антихристіанинъ. Опыть критика хрвотіанства. Переводь В. А. Флеровой, подь ред. А. Я. Ефиленко. Спб. 1907 г. 75 к.
- 20) ПОССЕ, К. Курсъ дифференціальнаго и интегральнаго исчисленій. 2-ое исправл. и дополн. изданіе. Въ двухъ частяхъ. Ц. каждой части 2 р. 25 к.
- 21) РЕНАНЪ, ЭРНЕСТЪ. Жизнь Іисуса. Переводъ Е. В. Сеятлосскаго безъвсякихъ сокращеній съ 19-го пересм. и дополн. изд. Съ портретомъ Ренана, исполненнымъ геліогравюрою. 1 р. 50 к. Отдъльно портретъ Ренана 20 к., съ перес. 35 к.
- 22) РЕНАНЪ, ЭРНЕСТЪ. Апостолы. Переводъ Е. В. Сеятлоескаго безъ всякихъ сокращеній съ одиннадцатаго изданія. 1 р. 50 к.
- ж Антихристь. Переводъ Е. В. Святлосского безъ всякихъ сокращеній со второго изданія. 1 р. 50 к.
- 24) РОЗАНОВЪ, В. Легенда о Великомъ Инквизиторъ. 3-е изданіе. 1 р. 50 к.
- Около церковныхъ стѣнъ. Въ двухъ томахъ. Ц. каждому тому 2 р.
- " Ослабнувшій фетишъ. Психологическія основы русской реколюців. 20 к.
- 27) РОЙТМАНЪ, ДМ. Значене математики, канъ науки и какъ общеобразовательнаго предмета. Что должно составлять содержание элементовъ математики? (включая и высшую математику). 50 к.
- 28) СВЯТЛОВСКІЙ, В. В. Профессіональное движеніе въ Россіи. Спо. 1907 г. 1 р. 50 к.
- СЕРРЕ, (J.-А.). Дополненіе нъ "Теоріи круговыхъ функцій". 50 к.
- 30) СОМОВЪ, І., академикъ Аналитическая геометрія. Изд. 4-ое, подъред. проф. П. Сомова. Спб. 1907 г. 2 р.
- 31) ТЭНЪ, ИППОЛИТЪ. Происхождение общественнаго строя современной Франціи. Томъ І. Старый порядокъ. Переводъ Германа Лопатина. Спб. 1907 г. 2 р. 50 к.
- 32) ТРАЧЕВСКІЙ, А. С. Учебникъ новой исторіи (былъ истребленъ цензурою до выхода въ свътъ). 1 р. 75 к.
- 33) ЧЕРНЫШЕВЪ, В. Школьникъ. Русская учебная хрестоматія. Для 3-го и 4-го годовъ обученія. Спб. 1907 г. 60 к.
- 34) ШЕСТОВЪ, Л. Добро въ учени гр. Толстого и Ф. Нитше (Философія и проповъдь). Спб. 1907 г. 1 р.
- 35) ШНИЦЛЕРЪ, А. Діалоги: 1. Анатоль. 2. Хороводъ. Переводъ съ нъм. Изящное изданіе, съ рисункомъ на обложкъ, исполненнымъ въ краскахъ. Спб. 1907 г. 1 р.
- 36) ЩАПОВЪ, А. П. Сочиненія. Въ трехъ томахъ. Томъ І, съ портретомъ Щапова, всиолненнымъ фототипіей, 800 стран. З руб. Томъ ІІ, 2 р. 50 к.—Томъ ІІІ (печатается) (№ 20 Ист. Отл.).